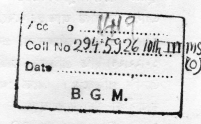
শ্রীশ্রীগুরু-গৌরাঙ্গৌ জয়তঃ

## थी थी जा प्र लो ला

দশমন্বন্ধঃ একোব্যত্তিংশেহধ্যায়া ※ ※ ※

#### প্রাবাদরায়ণি উবাচ

১। ভগবাবপি তা রাত্রীঃ শারদোৎফুল্লমল্লিকাঃ। বীক্ষ্য রন্তুং মবশ্চকে যোগমায়ামুপাশ্রিতঃ॥



- ১। **অষ**য় ও ভগবানপি শারদোৎফুল্লমন্লিকাঃ (শরৎকালজাতাঃ প্রস্কৃটিতা মল্লিকা যাস্থ তাঃ ) তাঃ রাত্রিঃ ("ময়েমা রংস্থর্থ ক্ষপাঃ" ইতি গোপ-কুমারীযু প্রতিশ্রুতাঃ রাত্রিঃ ) বীক্ষ্য (দৃষ্ট্বা ) যোগমায়াং উপাশ্রিতঃ রম্ভং মনশ্চক্রে (সক্ষল্লং ক্বতবান্)।
- ১। মূলালুবাদ : শ্রীব্যাসদেবের তপস্থালক পুত্র শ্রীশুকদেব বললেন—আজ শরতে সর্বঋতুর বিবিধ কুস্থুন মল্লিকাদির বিকাশে পরিশোভিত ও বস্ত্রহরণলীলায় প্রতিশ্রুত সেই ব্রহ্মরাত্রি দেখে কন্দপ-দপ্রারী স্বয়ং ভগবান্ শ্রীকৃঞ্জও তাঁর নিজশক্তি যোগমায়াকে আশ্রয় করত রমণ করতে ইচ্ছা করলেন।
- ১। **শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকা** : নমঃ শ্রীরাদরদিকেভ্যঃ। অত্র টীকায়াং রাসসংরম্ভ ইতি, তশ্মি**নিমিত্তে**, রাসারম্ভসম্বন্ধিনং মানং বীক্ষ্যেত্যর্থঃ। কন্দর্পজেতৃত্ব—প্রতীতেরিতি—কন্দর্পকর্তৃকলৈয়েব জেতৃত্বদ্য প্রত্যয়াদিত্যর্থঃ। অথ মূলে শ্রীবাদ-য়ণিক্ষবাচেতি—বক্ষ্যমাণমহামহিয়ঃ প্রসঙ্গস্যাস্য বলাতদিদং লম্ভয়তি, বদরিকাশ্রমে মহাতপশ্চরণাৎ ভগবান্ শ্রীবাদরায়ণঃ, তচ্চ তপঃ শ্রীক্বফোপাসনলক্ষণমেব, সর্ব্বজ্ঞদ্য তদ্য প্রমোত্তমে তত্মিন্নেব ব্যবসায়োচিত্যাৎ। তদ্য চ তাদৃশস্তপঃ-ফলরূপপুত্র ইতি দর্বজ্জন্ব-শ্রীভগবৎপ্রেমরদময়ত্বাদিকং তত্রাধিকং হল্পপি ব্দুরতি, তথাপি তন্নামনিরুক্তের্মাহাত্ম্যপর্য্যবদানমত্রৈব জাতং, ততন্তাদৃশ-ভক্তৈরেবৈতদ্রোতব্যমিতি ব্যঞ্জিতম্। শ্রীন্তক উবাচেতি পাঠে তু পরমোজ্জনরদম্বাভাব্যেন পরমকো-মলালাপতা দর্শিতা। ততস্তাদৃশচিত্তয়ৈব শ্রোতব্যমিদমিতি ব্যঞ্জিতম্। তথাহি—সর্ব্বাতিশন্তপ্রেমবতীনাং শ্রীব্রজস্করীণাং মনোরথপরিপূরণমেব, প্রিয়মাত্রস্থার্থং সর্ব্বং কুর্ব্বতঃ শ্রীভগবতো মুখ্যতরপ্রয়োজনমিতি দর্শয়ংস্তদেব তস্য সর্ব্বাতিশ-য়িমুখ্য-স্থুখমিতি চ প্রকটয়ংস্তত্ত চ 'দাক্ষান্মর্থময়খঃ' (শ্রীভা ১০।৩২।২) ইতি, 'ত্রৈলোক্যলক্ষ্যৈকপদং বপুদ্ধিং' (শ্রীভা ১০।৩২।১৪) ইতি, 'গোপ্যন্তপঃ কিমচরন্' (শ্রীভা ১০।৪৪।১৪) ইতি দৃষ্ট্ব্যা সর্ববাত্মারামৈরপি তুর্ন্নভাণাং ভগবদ্রপরসগন্ধ স্পর্শ-ব্যানাং বৈশিষ্ট্যেনামুভবাং, তদীর্ব্বদ্যধ্রামুভন্য তু সর্ব্বথৈবান্তত্রাদপ্তবাং। প্রেমবিশেষবিস্তার-স্থলিদ্ধা তদ্যোগ্যাভি স্তাভিঃ নহ রাদক্রীড়াং পঞ্চেক্তিরতুন্যপ্রিরৈঃ পঞ্চভিরধ্যার্হৈর্বর্ণয়তি; ২ত্ত পৌত্বা মুকুন্দমুখদারঘমক্ষিভ্**কৈঃ**' (শ্রীভা ১০।১৫।৪৩) ইত্যাদিনা, 'গোপীনাং প্রমানন্দ আদীদেগাবিন্দদর্শনে' (প্রীভা ১০।১৯।১৬) ইত্যাদিনা, 'ইখং শরৎস্বচ্ছজলম্' (প্রীভা ১০।২১।১) ইত্যাদিনা, 'হেমন্তে প্রথম মাদি' (শ্রীভা ১০।২১ ম) ইত্যাদিনা চ তাদাং তদ্য চ নবরাগবিশিষ্টত্বেন বর্ণিতচরম্। 'শরতুদাশয়ে সাধুজাত- সৎসরসিজ' (শ্রীভা ১০।৩১।২) ইত্যাদিনা, 'প্রহসিতং প্রিয় প্রেম-' (শ্রীভা ১০।৩১।১০) ইত্যাদিনা, 'দিনপরিক্ষয়ে' (শ্রীভা ১০।৩১।১২), 'রহসি সম্বিদং হুচ্ছয়োদয়ম্' (শ্রীভা ১০।৩১।১৭) ইত্যাদিনা চ তাভিঃ স্বয়ং বর্ণয়িষ্যমাণঞ্চ। শ্বত্বাতিবিশিষ্টতয়া বর্ণয়িতব্যত্বেন নবসঙ্গমং শ্বরন্নাহ—ভগবানপীতি ; অপি-শব্দেন তাসাং পূর্ব্বপূর্ববর্ণিতং নবরাগমন্তশারয়তি ,

পূর্বেণ বাক্যেন তু সঙ্গমস্যাস্য নবন্ধমেবাবগময়তি, এতাবন্তং কালং তা অনুরাগচপল-চিত্ততয়া রন্তং মনঃ কুর্ববিত্য এবাসন, ভগবাংস্ক জাতামুরাগত্বেহপি ধৈর্য্যেণ সময়বিশেষং প্রতীক্ষমাণো ন চক্রে, সম্প্রতি তাঃ কৈশোরমধ্যপ্রাপ্তাঃ সর্ব্বস্থুথ প্রদৃত্য়া সর্ব্বমঙ্গলত্য়া প্রকটিতবেণুশিক্ষাদিবিশেষত্য়া চ বিলক্ষণাঃ, কুমারীযু চ 'ময়েমা রংস্যুথ ক্ষপাঃ' (শ্রীভা ১০৷২২৷২৭) ইতি প্রতিশ্রুতা রাত্রীবীক্ষ্য তত্রাপি রাকা-রাত্রেরাগমনারন্তে দীপ্তান্মরাগত্বেন গলিতথৈর্য্যতয়া তচ্চক্র এবেতি প্রতিপত্তেঃ। শ্লেষেণ 'আত্মারামান্চ মূণরঃ' (শ্রীভা ১।৭।১০) ইত্যিদিবৎ ভগবান্ সর্বার্থপরিপূর্ণোহপি তা রাত্রীবীক্ষ্য উদ্দীপনত্বেনামুভূয়েতি কৈমুত্যেনালম্বনরপাণাং তাসাং প্রেমমহিম। দর্শিতঃ। তত এব ব্যক্তপর্বার্থং তস্য কৈশোরমপি মানিতং জাতমিতি শ্রীবিষ্ণুপুরাণে দর্শিতম্—'দোহপি কৈশোরকবয়ো মানয়ন্ মধুস্থদনঃ। রেমে তাভি-রমেয়াত্ম। ক্ষপান্ত ক্ষপিতা হি তে ॥' ইতি ; হরিবংশে চ— 'যুবতীর্গোপকস্তাশ্চ রাত্রো সংকাল্য কালবিৎ। কৈশোরকং মানয়ানঃ সহ তাভিমু মোদ হ ॥' ইতি। অত্র কালবিদিতাস্থ ব্যাখ্যানং, তা রাত্রীবীক্ষ্যেতি। সহ তাভিমু মোদ হ ইতাস্থ স্পূচকম। রন্তঃ মনশ্চক্রে ইতি আত্মনেপদনির্দ্দেশঃ থল্পয় স্বার্থক্রিয়তাং বোধয়তি, 'স্বরিতঞিতোঃ কর্ত্র ভিপ্রায়ে ক্রিয়াফলে' ইতি বিশেষবিধ্যাশ্রয়ণাৎ। তদেবং তা ইত্যনেন স্বস্থাপি চমৎকারকরং কালবৈশিষ্ট্যং ব্যজ্য তত্তুজ্জলিতাং শ্রীবৃন্দা-বনশোভামপি দর্শয়তি—শরদেতি, শরদা হেতুনা উচ্চেঃ ফুল্লা মল্লিকা যাস্থ তাঃ, পরম্পরযোগাপ্রসিদ্ধেরনেনাস্তাঃ শরদো মল্লিকানাঞ্চাপূর্বজং ব্যঞ্জিতং, তেন চ সর্বাণ্যেব পুপাণি লক্ষ্যন্তে, ইত্যালম্বন-কালদেশানাং শ্রীক্রফায়-প্রেমময়-পরমস্থপ্রদক্ষ দর্শিতম। যশ্মাৎ হলাদিনীশক্তি-বিলাদ-লক্ষণ-তৎপ্রেমবিশেষময্যেবৈষা রিরংদা, ন তু প্রাকৃতকামময়ীতি, তেষাং কলপ্ৰপ্ৰেতি ব্যাখ্যানমপি তদা যুক্তমেব, নিবুজিপরেয়ং পঞ্চাধ্যায়ীত্যপি; শ্ৰীস্বামিপাদৈশ্চ বক্ষ্যতে—'দ্বাত্রিংশে বিরহালাপবিক্লিঞ্দয়ে। হরিঃ। তত্রাবিভূ'য় গোপীস্তাঃ সাস্ত্রামান মানয়ন্ ॥ স্বপ্রেমামৃতকল্লোলবিহ্বলী-কৃতচেতনঃ। সদয়ং নন্দয়ন্ গোপীরুশ্যতো নন্দনন্দনঃ॥' ( প্রীভা দী ১০।৩২।১)। প্রীমুরীন্দ্রেণাপীদমেব বক্ষ্যতে— 'বিক্রীড়িতং ব্রজব্ধভিরিদ্ধে । শ্রীভা ১০।৩৩।৩৯ (ইত্যাদে । তত্র 🌑 তুর্বটঘটনাং সমাদধদাহ—যোগমায়া পরাখ্যাচিন্তাশক্তিং, তাম্প সামীপ্যোনাশ্রিতঃ, যত্র যত্র বিহরতি, তত্র তত্ত্বৈর সূর্যঃ স্বনীধিতিমি । সদা প্রাপ্ত ইতি স্বাভাবিক-তাদৃশশক্ত্বিং ব্যঞ্জিতম্। তেন চ তুর্বট-তত্তল লা চ দেৎস্তুতীতি ভাবঃ। শ্লেষেণ যোগঃ সংযোগঃ, তদর্থং মায়া কপা, 'মায়া দন্তে কপায়াঞ্চ' ইতি বিশ্বঃ। তামুপ আধিক্যেনাশ্রিত। কিঞ্চ, তা বীক্ষ্য ক্রমেণ রাকাপর্য্যন্ত-মধিকমধিকং মনোরথং চক্র<sub>ই</sub>ইত্যর্থত্বে লব্বে বিশেষোহয়মপি জ্ঞেয়ঃ। তস্ত্রাং রাকায়াং সায়ং গৃহমাগতো ভোজনাদিকং বিধায় মাতুঃ স্থানাৎ শত্যাগৃহচন্দ্রশালিকবারমা-গতঃ সন্ সন্তঃ সম্পান্তত্বেন নিশ্চিতবানিত্যর্থ ॥

১। প্রাজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ প্রির্মানীকা ঃ—গোপীভী রাসদংরন্তে তস্য চান্তর্দ্ধিকে তুলকম্ ॥ —নমু বিপরীতমিদম। পরদারবিনোদেন কন্দপ জেতৃরপ্রতীতেঃ।—এই উন্তিংশ অধ্যায়ে বর্ণিত হয়েছে —রাস করবার প্রয়োজনে গোপীগণের সহিত প্রীক্ষের উক্তি-প্রত্যুক্তি এবং গোপীগণের চিত্তেরাস থেকে উদগত দর্প প্রশমনে কৃষ্ণের অন্তর্ধান কে তুক। আরও প্রীধরকৃত টিকারন্তে মঙ্গলাচরণ—ব্রুমাদিকে জয় করায় দর্পিত, 'কন্দর্পের দর্পহারী', রাসমগুলে গোপীগর্ণের দ্বারা মণ্ডিত প্রীকৃষ্ণ জয়যুক্ত হউন। প্রীধর এই মঙ্গলাচরনের 'কন্দপ দর্পহারী' বাক্যের উপর পূর্বপক্ষ উঠাচ্ছেন, যথা — ইহা তো বিপরীত কথা হল, পরদার-বিনোদনে ইহাই তো প্রতীতি হচ্ছে, যে কৃষ্ণই কন্দর্পের দ্বারা পরাজিত। বিরের টীকার বিশ্লেষণ—শ্রীরাসরসিক প্রীকৃষ্ণের প্রীচরণকমলে প্রণাম। প্রীধরের টীকার 'রাসসংরস্ত' ইত্যাদি বাক্যের অর্থ —রাসের আরম্ভে গোপীদের চিত্তে যে মান উঠেছিল, তাই দেখে কৃষ্ণের অন্তর্ধ নি।

'কন্দপ'জেতৃত্ব প্রতীতে'—কৃষ্ণকে কন্দপ'দপ'হারী কি করে বলা চলে ? পরদার-বিনোদনে তাকেই তো কন্দপের দ্বারা পরাজিত বলে প্রতীতি হয়। এরপ আশঙ্কার উত্তরে বলা হচ্ছে—এরপ আশঙ্কা করা চলে না, কারন সর্বশক্তিসম্পন্ন আত্মারাম শ্রীকৃষ্ণ তাঁর স্বরূপশক্তি যোগমায়ার অবলম্বনে জগতে মহামহিমান্বিত এই লীলাটি প্রকাশ করছেন জগতের পরম মঙ্গলের জন্ত, যার শ্রেবণে মননে কীর্ত্ত,ন জীব-হুদয়ের কাম-মলিনতা বিশেষভাবে দূরীভূত হয়। এই লীলা কামের বিজয়বার্তা ঘোষনা নয়. কামজয়ী শ্রীকৃষ্ণের কৃষ্ণলীলার মহামহিমা ঘোষনা।

শ্রীধরের টীকার বিশ্লেষণের পর মূল শ্লোকের ব্যাখ্যা আরম্ভ হচ্ছে, শ্রীবাদারয় বিরুবাচ— ভগবান শ্রীবেদব্যাস পুত্র কামনায় বদরিকা আশ্রমে শ্রীকৃষ্ণ-উপাসনা লক্ষণ মহাতপস্থা আচরণ করা হেতু তাঁর নাম হল 'গ্রীবাদরায়ণ'। সর্বজ্ঞ ব্যাসদেবের পক্ষে পরমোত্তম খ্রীকৃষ্ণোপাসনারূপ চেষ্টাই সমুচিত। ভগবান জ্রীবাদরায়ণের (ব্যাসদেবের) তাদৃশ তপস্থার ফলে প্রাপ্ত বলে, তাঁর পুত্রের নাম হল গ্রীবাদরায়ণি। যদিও ব্যাসনন্দন শ্রীবাদরায়ণিতে সর্বজ্ঞতা ও শ্রীকৃষ্ণপ্রেমরসময়তাদি গুণ অধিকমাত্রায় ক্ষ্ তিপ্রাপ্ত অবস্থায় রয়েছে, তথাপি তার এই নামের নিরুক্তির মাহাত্ম্যের পর্যাবসান এই রাসলীলার বর্ণনেই, ( অর্থাৎ ভাগবত প্রচারের জন্মই ব্যাসদেবের এই তপস্থালর পুত্র,কাজেই ব্যাসপুত্ররূপে তাঁর মর্যাদার সীমাপ্রাপ্তি সর্বশ্রেষ্ঠ এই রাদলীল। বর্ণনেই। অতএব প্রীবাদরায়ণীর মতোই ব্রর্জের মধুররস-জাতীয় ভক্তির সহিতই এই রাসলীলা শ্রোতব্য, এরূপ ব্যঞ্জিত হল। কোথাও কোথাও 'গ্রীশুক উবাচ' পাঠও দেখা যায়। এই পাঠে দর্শিত হয়েছে গুকপাখী যেমন তার স্বাভাবিক স্বজাতি-উচিত স্থকোমল মধুর ধানি করে থাকে, দেইরূপ উন্নতোজ্জল-রসগর্ভাবজপ্রেমের আশ্রয় শ্রীশুকদেব তাঁর স্বাভাবিক স্থকোমল মধুর বাক্যে আলাপাচারী হলেন রাসলীলা বর্ণনে। শ্রোতাদেরও মধুররস জাতীয় ভক্তিভাবিতচিত্তেই এই রাসলীলা শোনা উচিৎ, এরূপই ব্যঞ্জনা, স্মৃতরাং প্রিয়জনমাত্রেরই স্থের জন্ম স্বকিছু চেষ্টাপর জীকৃষ্ণের মুখ্য প্রয়োজন হল, সর্বাতিশয় প্রেমবতী জীব্রজস্থুন্দরীদের মনোরথ পরিপূরণই। ইহা দেখিয়ে এবং ইহাই যে তাঁর স্বাতিশায়ী মুখ্যসূত্র, তা প্রকাশ করতে করতে ঐতিকের মধুর আলাপ চলেছে এই রাসপঞ্চাধ্যায়ে। আরও, এ সম্বন্ধে 'সাক্ষাৎ মদনমোহন'' ( ্রীভাঃ ১০।৩২।২), ''ত্রিলোকের নিখিল সৌন্দর্যের একমাত্র আশ্রয়ভূত বপু গোপীদের নয়নসম্মুরে প্রকাশ করলেন''—( শ্রীভাঃ ১০।৩২।১৪ ), ''গোপীগণ কি অনির্বচনীয় তপ্রস্থারই অনুষ্ঠান করেছেন, যেহেতু সাক্ষাৎ নয়নবারে শ্রীকৃষ্ণের নিরুপম সৌন্দর্যসার আস্বাদন করছেন।"—( শ্রীভা: ১০ ৪৪।১৪)। – উদ্বৃত এই সব শ্লোক-দৃষ্টে বুঝা যায়—নিখিল আত্মারামগণের পক্ষেও তুল'ভ ভগবংরপরসগন্ধ স্পর্শশব্দের বৈশিষ্ট্যের সহিত অনুভব হেতু কৃষ্ণের অধ্রামৃতের। অনুভব ) আস্বাদন এই গোপীগণের ছাড়া অন্ত কারুর পক্ষে সর্বপাই অসম্ভব হওয়া হেতু এই ব্রজগোপীগণ প্রেমবিশেষ-বিস্তারে স্থাসিদ্ধ, তাই নিজ যোগ্য এই গোপীগর্ণের সহিত কৃষ্ণের রাসক্রীড়া পঞ্চেক্সিয়তুল্য প্রায় পাঁচটি অধ্যায়ে বর্ণন করলেন শ্রীশুকদেব। বর্ণনারস্তে কৃষ্ণলীলার সাক্ষাৎস্তব্য শ্রীশুকের চিত্তাকাশে যথাক্রমে কৃষ্ণ-গোপীর নবানুরাগ ও নবদঙ্গম উদিত হতে লাগল।

ববাবুরাগ ঃ—ব্রজরমণীগণ তাঁদের নয়নরূপ পানপাত্রে মুকুন্দমুখ-মাধুর্যমধু প্রাণভরে পান করে সনস্ত দিনের বিরহতাপ পরিত্যাগ করলেন। কুষ্ণও তাঁদের সলজ্জ হাসি বিনয়যুক্ত কটাক্ষ নিক্ষেপরূপ সংকার স্বীকার করে গৃহে প্রবেশ করলেন।"—( শ্রীভা° ১০।১৫।৪৩), "কুষ্ণবিরহে যাঁদের একটি ক্ষণ যুগশত মনে হয়, সেই রাধাদি প্রেয়সী গোপীগণের তখন পরমানন্দ হল গোবিন্দ দর্শনে।"—( শ্রীভা° ১০।১৯।১৬), "পূব্ব বর্ণনা অন্থরূপ শরতের স্বচ্ছ জলপূর্ণ সরোবরে শোভিত ও পদাবন সম্বন্ধী স্থগন্ধী বায়ুতে ব্যাপ্ত বনে শ্রীকৃষ্ণ প্রবেশ করলেন গো-গোপবালকগণে পরিবেষ্টিত হয়ে।"—( শ্রীভা° ১০।২১।১)।

ববসন্ধন ঃ আরও, রাসের প্রবর্তী অধ্যারে ( স্বয়ং ব্রজস্থনরীদের দারাই ) বর্ণিত "হে স্বরতনাথ! হে বরদ! শরংকালের নির্মাল সরোবরে প্রস্কৃতিত কমলগর্ভের সৌন্দর্যগর্বহারী নয়নের দারা তুমি আমাদের বধ করছ।"—( শ্রীভা° ১০।৩১।২), "হে কপট! তোমার মধুর হাসি, সপ্রোমকটাক্ষ, সেই বিহার এবং সেই হৃদয়প্রাহিণী নিভ্ত সংকেত-ক্রীড়া স্মরণ করে আমাদের চিত্ত ক্ষুক হচ্ছে।"—(শ্রীভা° ১০।৩১।১০), হে বীর! তুমি সায়ংকালে ধূলিজালে ধূদরিত নীল কুম্বলারত তোমার বদনকমল বারবার আমাদের দর্শণ করিয়ে কাম জন্মিয়ে থাক।'(শ্রীভা° ১০।৩১।১২) হৈ নাথ! তোমার নির্জন আলাপ, কামভাব উদ্দীপক হাসি হাসি মুখকমল, সপ্রোমকটাক্ষ, সর্বশোভাসম্পদযুক্ত বক্ষস্থল বারবার নিরীক্ষণ করে উহাতে আমাদের লোভ জন্মাচ্ছে এবং তদ্বারা আমাদের চিত্ত মুগ্ধ হচ্ছে।'—(শ্রীভা° ১০।৩১।১৭)।

এই লীলাৰলী স্মরণ করতে করতে শ্রীশুকদেব বললেন - ভগবার্বপি এখানে 'অপি' শব্দের ধ্বনি, শ্রীভগবানও সঙ্গম-ইচ্ছা করলেন, শুধু যে গোপীগণ, তাই নয়; এবং 'অপি' শব্দের দ্বারা রাসের পূর্ব পূর্ব অধ্যায়ে বর্ণিত গোপরমণীদের ন্বান্তরাগ স্মরণ করাণ হয়েছে। উদ্ভূত শ্লোক-বাক্যের দ্বারা কিন্তু এই সঙ্গমের নবছই জানান হল। এতাবং কাল গোপীগণ অনুরাগ চপল-চিত্ততা হেতু মনে মনে রমণ করতে ইচ্ছাপোষণ করত অবস্থান করছিলেন। ভগবান কিন্তু জাতানুরাগ হলেও ধৈর্যের সহিত সময়-বিশেষের প্রতীক্ষা করছিলেন, রমণ করতে চান নি ! সম্প্রতি এই ব্রজস্মলরীগণ কৈশোরের মধ্য অবস্থা প্রাপ্ত হয়েছেন—বয়সের ধর্মে তাঁরা সর্বস্থপ্রদ ও সর্বমঙ্গলময় হয়ে উঠেছেন, তাঁদের বেণ্ল শিক্ষাদি বিশেষ প্রকাশিত হয়েছে—এইসব গুণে তারা বিলক্ষণতা প্রাপ্ত হয়েছেন। ( এই পর্যন্ত বিবাহিতা গোপীগণের কথা বলবার পর এখন কুমারী গোপীদের কথা বলা হচ্ছে, কাত্যায়নী ব্রতপরা কুমারীগণ মাসব্যাপী ত্রত শেষ-দিনে রাধাদি বিবাহিতা গোপীদেরও নিমন্ত্রণ করে নিয়ে এসে সকলে মিলে একসঙ্গে যমুনায় স্নানে নৈমেছিলেন। সেই দিনই বস্ত্রহরণ হয়েছিল। কাজেই সেইদিনের কুষ্ণের প্রতিজ্ঞা বিবাহিতা অবিবাহিতা সকলের প্রতিই প্রজোষ্য —শ্রীআনন্দবৃন্দাবনচম্পূ) বস্ত্রহরণ দিনে বিবাহিতা ও কুমারী গোপস্থলরীদের নিকট কৃষ্ণ প্রতিজ্ঞা করেছিলেন – 'হে অবলাগণ! তোমরা ব্রজে ফিরে যাও, তোমাদের সঙ্কল্প আমার দারা অঙ্গীকৃত হয়েছে। এই শীঘ্রই রাত্রিচয়ে আমার সহিত বিহার করবে।"—( শ্রীভা°-১ • ৷ ২২ ৷ ২৭ ) এই অঙ্গীকার অনুসারে তা রা ত্রীঃ বীক্ষ্য—সেই প্রতিশ্রুত রাত্রিচয় দেখে — ( একটি রাসরজনীর মধ্যেই শতকোটি রাত্রির প্রবেশ, তাই 'রাত্রি'পদে বহুবচন) এরমধ্যেও বিশেষকরে পূর্ণিমা

রাত্রির আগমন-আরস্তে দীপ্ত অনুরাগে ধৈর্যচ্যুতি হেতু কৃষ্ণ রমণ করতে ইচ্ছে করলেন। অর্থান্তরে— আত্মায় রমণশীল মুণিগণের অন্থ অনুসন্ধান না থাকলেও যেমন শ্রীভগবংভক্তি করে থাকেন তেমনই শ্রীকৃষ্ণ সর্বার্থ পরিপূর্ণ হলেও সেই প্রতিশ্রুতরাত্রি 'বীক্ষ্য' উদ্দীপন রূপে অনুভব করত রমণ করতে ইচ্ছা করলেন। এইরূপে কৈমুতিক ন্যুর অনুসারে আলম্বনরূপ ব্রজস্থন্দরীদের প্রেমমহিমা দ্শিত হল। (এখানে কৈমুতিক ন্যায় হল, সেই রাত্রিই যদি উদ্দীপন হয় তবে আর এই গোপীদের কথা বলবার কি আছে)।

সেই সময় অর্থাৎ এই রাসলীলার সময় থেকেই কুঞের কৈশোরও সম্মানিত হল। ইহা বিষ্ণু-পুরাণে দেখান হয়েছে ''সেই মধুস্দনও কৈশোর বয়সকে সমাদর করে ব্রজ্ঞস্কারীদের সহিত ব্রহ্মরাত্রি ধরে বিহার করেছিলেন।"—শ্রীহরিবংশেও আছে —"কালবিং শ্রীকৃষ্ণ কৈশোরকে আদর করত যুবতী ব্রজস্থনরীদের বংশীধ্বনিতে একস্থানে নিয়ে এসে তাঁদের সহিত বিহার করেছিলেন।" শ্রীহরিবংশের 'কালবিং' পদ ও শ্রীভাগবতের 'তা রাত্রিঃ বীক্ষ্য' বাক্য একার্থ বাচক এবং শ্রীহরিবংশের 'সহ তাভি মুমে । কিবল ও জ্রীভাগণতের 'রন্তঃ মনচক্রে' বাক্য একার্থ বাচক। এখানে 'চক্তে'— এই পদে আত্মনেপদী 'রু' ধাতুর দারা ক্রিয়ার নির্দেশ হওয়ায় ক্রিয়ার ফল কর্তাতেই বর্তাচ্ছে। কাজেই বুঝা যাচ্ছে, এই বিহার ক্ষেরও স্থের জন্ম, ইহা তাঁরও প্রয়োজনে, শুধু গোপীদের নয়। এইরূপে তা রাত্রীঃ – এই 'তা' পদে কৃষ্ণের নিজেরও অনির্বচনীয় আনন্দকর কালবৈশিষ্ট্য প্রকাশ করত সেই বিশিষ্ট কালোচিত উজ্জ্বলত শ্রীবৃন্দাবন-শোভাও দেখান হচ্ছে—শারদ্ ইতি। শারদোৎফুল্লমল্লিকাঃ— শরংঋতুর হেতু উৎফুলঃ—'উং' সম্পূর্ণরূপে 'ফুল্লা' বিকসিত মল্লিকায় শোভন (সেই রাসরজনী)। শরতে মল্লিকা পুষ্প ফোটে না—পরস্পার অযোগ সম্বন্ধ প্রাসিদ্ধ থাকা হেতু এই 'শারদোৎফুল্লমল্লিকা' পদে এই বিশেষ শরতের মল্লিকার অপূর্বত্ব ব্যাঞ্জিত হল। আরও এই পদে নিখিল পুষ্পাই লক্ষিত হল, অর্থাৎ সকল ঋতুর সকল পুষ্পই এই রাসরজনীতে প্রস্ফুটিত হয়ে উঠল। এইরূপে আশ্রয় আলম্বন ( গোপস্থানরীগণ ) ও উদ্দীপন ( দেশ কালাদি ) সমস্তই শ্রীকৃষ্ণের পক্ষে প্রেমময়-প্রমস্থ ৫৮ হল, ইহাই এখানে দেখান হল। যেহেতু কৃষ্ণের এই রমণেচ্ছা শ্রীভগবানের স্বরূপশক্তি হলাদিনী শক্তির বিলাসভাববিশিষ্ট কৃষ্ণ-প্রেমবিশেষময়ী-ই, প্রাকৃত কামময়ী নয়; তাই শ্রীস্বামিপাদ যে ব্যাখ্যা করেছেন, 'কুফ কন্দপ'দপ'হারী', তা যুক্তিযুক্তই হয়েছে। এই পঞ্চাধ্যায়ী রাসলীলা নিবৃত্তিপরই, এরূপ বুঝতে হবে। নিজ মতের পোষণে শ্রীস্বামিপাদ আরও বলেছেন তাঁর (ভা<sup>0</sup> ১০।৩২ ১) শ্লোকের ব্যাখ্যার, যথা—''গোপীদের বিরহ প্রলাপে আকুল কৃষ্ণ তথায় আবিভূ'ত হয়ে তাঁদিগে আদরপূর্বক সান্তনা দান করলেন। স্বপ্রেমায়তকল্লোলে বিহ্বলীকৃত চিত্তা গোপীগণকে আনন্দ দান করতে করতে অবিভূ'ত হলেন " শ্রীশুকদেবও শ্রীরাসলীলার উপসংহার শ্লোকে বললেন—"যে পণ্ডিত শ্রাদানিত হয়ে ব্রজ্বধু-স্বরূপ নব্যুবতীগণের সহিত শ্রীকৃষ্ণের এই রাদলীলা নির্ভুর শ্রাবণ ও অন্তুর বর্ণন করেন, তিনি অচিরে সর্বোত্তমজা গীয় প্রেমলক্ষণা ভক্তি লাভ করবেন ও পরে তার হৃদরোগ কাম শীঘ্রই দূরীভূত হবে " ত্রই শ্লোকেও প্রতিপাদিত হল রাসলীলা প্রেমময়ী, প্রাকৃত কামময়ী নয়. ইহা হদয়ের কামদূর কবার ঔষধ- স্বরূপই; কোনও কামক্রীড়া ব্যাপার নয়, ইহা কন্দপ্দপ্হারী। পঞ্চাধ্যায়ী এই রাসলীলা নির্ভিপর। এই তুর্ঘটনার সমাধান করার জন্ম বলা হচ্ছে—(যাসমায়ামুপাঞ্জিতঃ—'যোগমায়া' পরা নামক অচিন্তাশক্তি, তাঁকে 'উপ' সামীপ্যে আশ্রয়—যেখানে যেখানে শ্রীকৃষ্ণের বিহার হয় সেখানে সেখানেই স্থিকিরণের স্থায় সর্বদা সমীপে প্রাপ্ত, এরূপে স্বাভাবিক ভাদৃশ শক্তিরূপে প্রতিপাদিত হলেন ইনি; স্কুতরাং এই যোগমায়া দ্বারা সেই সেই তুর্ঘটলীলাও নির্বাহ হবে, এরূপ ভাব। অর্থান্তরে—যোগমায়া = যোগ + মায়া, 'যোগ' সংযোগ, গোপীদের সহিত সংযোগ ঘটানোর জন্ম 'মায়া' কৃপাকে 'উপাশ্রিতঃ' অধিকরূপে আশ্রয় করলেন। মায়া, দন্ত, কৃপা-বিশ্বকে য় ]। অর্থাং কৃষ্ণ গোপীদের প্রতি উচ্ছালিত কৃপায় আকুল হয়ে তাঁদের সহিত বিহার করতে ইচ্ছা করলেন। আরও, (গোপীদের প্রথম দেখার দিন থেকে ক্রমে এই পূর্ণিমা রাসরজনী পর্যন্ত কৃষ্ণের রমণেচ্ছা ক্রমে অধিক অধিক বাড়তে বাড়তে এই রাসরজনীতে পূর্ণতা প্রাপ্ত হল— এইরূপ অর্থ করলে আরও একটু বিশেষ জানতে পারা যায়— এই পূর্ণিমার সন্ধায় শ্রীকৃষ্ণ গোষ্ঠ থেকে ঘরে ফিরে ভোজনাদি সমাপনের পর মার কাছে বিদায় নিয়ে ছাদে চিলেকোঠার দ্বারে আগত হয়ে নিশ্চয় করলেন আজ এখনই বিহার নিষ্পন্ন করব। ॥ জী ১।।

**শ্রীবিশ্ব টীকা**—শ্রীরামকৃষ্ণাঙ্গাচরণান্নত্বা গুরুত্বকপ্রেম:। শ্রীলনরোত্তমনাগশ্রীগোরাঙ্গং প্রভুং নৌমি ॥ প্রণম্য শ্রীগুরুং ভূয়ঃ শ্রীকৃষ্ণ করুণার্ণবং। লোকনাথং জগচ্চকুঃ-শ্রীশুকং তমুপাশ্রয়ে। গোপরামাজনপ্রাণপ্রেয়সেহতিপ্রভৃষ্ণবে। তদীয়প্রিয়-দাস্তায় মাং মদীয়মহং দদে॥ অথ পঞ্চতিরধ্যারিঃ পঞ্চমাণদমৈর্মুনিঃ। রাদং প্রাহ হরেঃ সর্বলীলাসম্পচ্ছিরোমণিম্। রাদে। জন্নতি যদ্দত্তদৌভাগ্যা গোপথোষিতঃ। ধরাস্থা অধরীচকুঃ সর্বোদ্ধন্তাং রদামপি।। উনত্তিংশে বেণুনাদপারুষ্যবিষ-বর্ষণম্। গোপিকাচাতকীহাভিঃ ক্রীড়ান্তদ্ধি শ্চ বর্ণতে।। ইহ খলু সপ্তবর্ষবয়সি বর্ত্তমানেন ভগবত। কার্ত্তিকস্তামাবাস্থায়াং কর্মবাদোখাপনেন ইন্দ্রমথভঙ্গঃ কুতঃ। তচ্ছুক্সপ্রতিপদি গোবধ নমধোৎসবঃ। দ্বিতীয়ায়াং যম্নাতীরে ভ্রাতৃদ্বিতীয়াভোজ-নোৎসবঃ, শ্রীমুনীন্দ্রেণাবর্ণিতোহপি জ্ঞেয়ঃ। তত্ত্রৈব বর্ণিতা ইন্দ্রকোপোক্তরশ্চ, তৃতীয়ামারভ্য নবমীপর্যান্তং গোবদ্ধনিধারণম্। দশম্যাং গোপানাং বিস্ময়কথাবাহুল্যং, একাদ্খ্যাং গোবিন্দাভিষেকঃ, ছাদ্খ্যাং বরুণলোকগমনং, পৌর্ণমাস্তাং ব্রহ্মলোকগমনম্। ততশ্চ শরদঃ সমাপ্তত্তাৎ তত্ত্তরে বর্ষেঅষ্টবর্ষবয়ত্তে সত্যাশ্বিনপূর্ণিমায়াং রাসোৎসবঃ সর্বলীলোৎসবমুক্ট-মণিস্তং বক্তৃমার-ভতে,—ভগবানপি ষট্ডশ্বর্য্যপূর্ণোহপি রস্তুং মনশ্চক্রে রমণস্রোদ্দীপনালম্বনানাং কালদেশপাত্রাণাং শরদ্যামিনী বৃন্দাবনব্রজবনি-তানাং সর্ক্ষোৎকুষ্টমাধুর্য্যেণাকুষ্টবাদিতি ভাবঃ। শতকোটিবিলাসিনীনামূজ্জনরনচিন্তামীনাং সৌম্বর্য্য-কৌন্দর্য্য-কৌকুমার্য্য-কৌরভ্য-ম'ধুর্য্য-বৈদগ্ধ্য-তৌর্যত্রিকাণি বছবিধানি প্রমক্ষচিরাণি স্বীয়শ্রোজাদীন্তির্বৈজ্ঞিদ্বক্ষ্ণ স্বীয়দৌস্বর্ধাদীনি তদীয়-শ্রোতাদিভিস্ত। জিগ্রাহয়িষুশ্চ বভূব, প্রেমবশ্রতাদেকস্থামেব রজন্মান্যবধানেন হদ। তথা সত্যসঙ্কল্পভাগা প্রেরিতরা যোগমায়য়া তুর্ঘটঘটনাপটীয়স্তা শক্ত্যা প্রহর্রততুষ্টারত্যান্তস্তা এব রাত্রের্যধ্যে তাবদ্বিলাসমাপ**িত্র্যঃ পরঃ শতকোটিরাত্র্য** আনীয় দর্শিতাঃ অতএর তা রাত্রীবীক্ষ্যেতি বছরচনম্। "ব্রন্ধরাত্র উপাবৃত্ত" ইত্যগ্রেহপি বক্ষ্যতে প্রদিদ্ধার্থ তৎপদোপ্যাসান্নানাগুণব-তীরিতি রাত্রণামুৎকর্ণঃ। শরদা টাবন্তঃ শরদায়ামপি উৎফুল্লা মহিক, যাস্ত্র তাঃ। শরগ্রপি মল্লিকাঃ ''কুন্দস্রজঃ কুলপতেরিহ বাতিগন্ধ'' ইতি কুন্দান্তপি। রেমে তত্ত্রলানন্দিকমলামোদবায়ুনা'' তি রাত্রাবপি কমলানি পুষ্পন্তীতি বুন্দাবনস্তোৎকর্বঃ। ''শারদোৎফুল্লমল্লিক।'' ইতি পাঠে শারগুশ্চ তা উৎফুল্লমল্লিকাশ্চেতি তা রন্তমারেভে রেমে ইত্যুক্তে আত্মারামশু স্বতএব পূর্ণ-কামশু ভগবতস্তম্ম ব্রজবনিতাস্থ রমণ বাহুং নরবিভূমনমেবেতি কশ্চিদ্যাচক্ষীতেত্যতো "রন্তং মনশ্চক্র" ইত্যুক্ত্যা রমণমিদমান্তরমেব নতু বাহমিতি জ্ঞাপিতম্। সত্যমান্তরমেবেদং রমণং কিন্তু ব্রজস্কুদরীণাং ভক্তত্বাশ্চদসুরোধেনৈবেতি

কশ্চিন্ব্যাচক্ষীতেত্যতশ্চক ইত্যাত্মনে পদং প্রযুক্তম্। রমণস্ত স্বস্থখার্থকত্বং বোধয়তি, ততশ্চ ইথস্কৃতপ্রেমাণো বজস্কলর্যো যতাস্থ ভগবান্ স্বতঃ স্বর্ধস্থখ পূর্ণোহিপিরস্কঃ মনশ্চকে ''আত্মারামাশ্চ মূনয়'' ইত্যত্র ''ইঅস্কৃত গুণো হরি'' রিতিবৎ অতো ব্রজস্কলরীণামপি পরমোৎকর্ষঃ। তথা ''নোহিপি কৈশোরকবয়ে। মানয়য়য়য়ৄস্থলনঃ। রেমে তাভিরমেয়াত্মা ক্ষপাস্থ ক্ষপিতাহিত'' ইতি। ''যুবতীর্ণোপক্যাশ্চ রাজ্রো সন্ধাল্য কালহিৎ। কৈপোরকং শানয়ানঃ সহ তাভিমুন্মালহং" ইতি শ্রীবিষ্ণপুরাণহরিবংশয়োঃ মানয়ন্ আদৃতং কুর্বারিত্যর্থঃ। তাভিঃ সহ বিহারাভাবে স্বৈরক্ষেণায়বয়োহপারনানিতং স্থাদত এবোক্তমভিযুক্তমহাস্থভাবৈঃ। ''কৈশোরং সফলীকরোতি কলয়ন্ কুঞ্চে বিহারং হরি''রিতি সর্ব্বিথব ব্রজবনিতানামপ্যুৎকর্ষো ধ্বনিতঃ। তত্র চোক্তান্মক্তসর্বেতি কৃত্যসমাধানার্থমাহ,—যোগমায়াং স্বীয়াচিন্তাচিচ্ছক্তিবৃত্তিং উপ আধিক্যেন আশ্রিত ইতি স্বাপ্রিতানামপি তামাশ্রিত ইতি প্রয়োগত্তম্ভা অপ্যত্র সোভাগ্যাধিক্যম্।।

১। প্রাবিশ্বটীকালুবাদ ঃ প্রেমের মূর্তি পরমগুরুবর্গ প্রীরামকৃষ্ণ-গঙ্গানারায়ণ প্রভৃতিকে প্রণাম করত শ্রীনরোত্তমনাথ-শ্রীগোরাঙ্গপ্রভূকে প্রণাম করছি। দীক্ষা শ্রীগুরুদেব প্রীরাধারমণ দেবকে বারবার প্রণাম করে ককণাসাগর শ্রীকৃষ্ণকে প্রণাম করছি। লোকনাথ জগচ্চক্ষু শ্রীগুকদেবকে একাভভাবে আশ্রয় করছি। গোপরামাজন প্রাণপ্রিয় হয়ং ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণকে তদীয় প্রিয় দাস্থের জন্ম আমার নিজেকে ও সর্বস্ব নিবেদন করছি।

অতঃপর পঞ্চপ্রাণসম পাঁচটি অধ্যায়ে মুনি শ্রীশুকদেব প্রীক্ষের সর্বলীলা সম্পদ্-শিরোমণি রাসলীলা বলছেন। রাসের জয় হোক জয় হোক, যাঁর দত্ত সৌভাগ্যে উজ্জ্বলা এই ধরার গোপঘোষিংগণ সর্বোধ্ব গোলোকের রসকেও নামিয়ে নিয়ে এলেন এই ধরাতলে। এই প্রস্তুত ২৯ অধ্যায়ে বর্ণিত হচ্ছে, গোপী-চাতকীদের চতুর্দিকে বেণুনাদপারুগ্য বর্ষণ এবং বিহারের পর কৃষ্ণের অন্তর্ধান। ভগবান্ শ্রীকৃষ্ণ সপ্তমবংসর বয়সে কার্তিক মাসের অমাবস্থা তিথিতে শ্রীনন্দাদি গোপগণের নিকট কর্মবাদ উঠিয়ে ইন্দ্রুল অন্তর্জকর করলেন। পর দিবস শুক্তা প্রতিপদে গোবধ নিয়ন্ত উংসব করলেন। দিতীয়ায় যমুনাতীরে আত্রিবীয়ায় ভোজনোংসব করলেন—শ্রীশুকদেব এ লীলাটির বর্ণন না করলেও, ইহা হয়েছিল জানতে হবে। সেখানেই বর্ণিত হয়েছে—ইন্দ্রের কোপ-উক্তিসমূহ এবং তৃতীয়া থেকে নবমী পর্যন্ত গোবধন ধারণ। দশ্মীতে গোপেদের বিশ্বয়-কথা বাহুল্য। একাদশীতে গোবিন্দ-অভিষেক। ঘাদশীতে বরুণলোক গমন। পূর্ণীমাতে ব্রহ্মলোক গমন। এরপরই শরংকাল চলে গেল। অতঃপর পরবর্তী জন্মান্তমীর পর কৃষ্ণ অন্তম বর্ষে পদার্পণ করলে আশ্বিনী পূর্ণিমায় সর্বলীলা-উৎসব মুক্টমণি এই রামলীলা করলেন, যার বর্ণনা আরম্ভ হচ্ছে—ভগবান্ অপি। ভগবান্ অপি—ভগবান হয়েও, যভৈশ্বর্যপূর্ণ হয়েও রমণ করতে ইচ্ছা করলেন—রমণের উদ্দীপনালম্বন কাল-দেশ-পাত্র, শরংরজনী, বৃন্দাবন ও ব্রন্ধবন্ধিতাদের সর্বোৎকৃষ্ট মাধুর্যে আকৃষ্ট হওয়া হেতু, এরপ ভাব

কালে শরৎরজনার উৎকর্ষতা ঃ উজ্জ্বলরসচিন্তামণি শতকোটি বিলাসিনীদের সৌস্বর্য-সৌন্দর্য-সৌন্দর্য-সৌন্দর্য-সৌন্দর্য-বৈদয় ও বছবিধ পরম রুচিকর নৃত্য-গীতকীত নাদি নিজের কর্ণাদি ইন্দ্রিয়ের দারা যখন কৃষ্ণ আস্বাদনের অভিলাষী হলেন এবং নিজের সৌস্বর্যাদি ব্রজ্বনিতাদের কর্ণাদি ইন্দ্রিয়ের দারা আস্বাদন করাতে অভিলাষী হলেন, তখন এই বনিতাদের প্রেমবশ্যতা হেতু একই রজনীর মধ্যে

ব্যবধান রহিতভাবে তাঁর সত্যসঙ্কল্পাক্তি-প্রেরিত তুর্ঘট-ঘটনা পটীয়সী শক্তি যোগমায়াদ্বারা প্রহর চতুষ্টরবতী সেই রাত্রির মধ্যেই সমস্ত বিলাস সমাপন-যোগ্য পরঃশতকোটি রাত্র এনে দেখান হল— অতএব 'তা রাত্রীঃ বীক্ষ্য' সেই রাত্রিসকল দেখে, এরপ বহুবচন প্রয়োগ—এই ভাগবতেই পরেও বলা হয়েছে, "ব্রহ্মরাত্র উপার্ত্ত" ব্রহ্মরাত্রির অবসান হয়ে গেলে ইত্যাদি। তা রাত্রীঃ— এই 'তা' পদের প্রয়োগে সেই সকল রাত্রিকে ব্ঝানো হল, পূর্বে বস্ত্রহরণকালে কৃষ্ণ গোপীদের যে রাত্রি সকলের কথা বলেছিলেন, "আগামী রাত্রি সকলে আমার সহিত বিহার করবে" ইত্যাদি বাক্যে। সেই প্রসিদ্ধ অতএব প্রসাদাদি নানাবিধ গুণবতী ব্রহ্মরাত্রিই লক্ষিত এখানে [বা, সেবার্থ উপস্থিত হলেন, এই সব রাত্রির অধিষ্ঠাত্রী দেবতাবৃন্দ— শ্রীবলদেব ]—এইরূপে 'কাল' রাসরজনীর উৎকর্ষ দেখান হল।

দেশ রুন্দাববের উৎকর্ষতা ঃ শারদোৎফুল্ল মলিকা — 'কাল' শরং মল্লিকা ফোটার পক্ষে বিরুদ্ধ হলেও সেই শারদীয় রাত্রিতেই মল্লিকা পুষ্প উৎফুল্ল হয়ে উঠল — "রাসন্ত্যকালে রাধার কুচকুষ্কুমের দারা প্রীকৃষ্ণগলস্থ কুন্দপুষ্পে গ্রেথিত মালা রঞ্জিত হয়েছিল, তার গন্ধ পাওয়া যাছেছ।'' (প্রীভাণ ১০।৩০) এইরপে বুঝা যাছেছ অসময় হলেও এই শরতেই কুন্দও প্রস্কৃতিত হয়ে উঠল—এই শরংরজনীর রাস সম্বন্ধেই উক্ত "প্রস্কৃতিত কমলগন্ধবাহী বায়ু দারা আমোদিত'' ইত্যাদি বাক্যেও বুঝা যাছে রাত্রি কমল ফোটার পক্ষে অসময় হলেও সেই রাত্রিতে কমল প্রস্কৃতিত হল । এইরপে বুন্দাবনের উৎকর্ষ দর্শিত হল ।

বজব বিতাদের উৎকর্ষতা ৪ 'রেমে' এইরপ উক্তি থাকলে 'আত্মারাম' স্বতই পূর্ণকাম সেই ভগবানের ব্রজবনিতাদের সহিত রমণ বাহ্য নরবিড়ন্থন, এরপ অর্থ কেউ করতে পারত, তাই 'রন্তুং মলস্কলে—রমণ করতে ইচ্ছা করলেন, এইরপ উক্তিদারা জানানো হল এই রমণ আন্তরিকই, বাহ্যিক নয়। সতাই এই রমণ আন্তরিকই, কিন্তু ব্রজস্করীগণ ভক্ত হওয়া হেতু তাঁদের অন্তরোধেই এই রমণ. এরপ কেট বলতে পারত, তাই বলা হল 'চাকে"— এইরপে আত্মনেপদ প্রযুক্ত হওয়া হেতু এই রমণ যে কুষ্ণের নিজেরই স্থারে জন্ম তাই বুঝান হল—কারণ আত্মনেপদে ক্রিয়ার ফল কর্তাতে বর্তায়। অতঃপর ভগবান স্বতঃই সর্বস্থাপূর্ণ হলেও যে প্রেমবতী ব্রজস্ক্রমাণিকে রমণ করতে ইচ্ছা করলেন—এতে ব্রজস্ক্রমাণের পারম উৎকর্ষতাই প্রতিপাদিত হল, যেমন না-কি "আত্মারাম হলেও মুনিগণ কুষ্ণের প্রতি ভক্তি করেন, 'এইরপই গুণবান শ্রীহরি' এই বাক্যে কুষ্ণের গুণের উৎকর্ষতা প্রতিপাদন করা হয়েছে। শ্রীমন্তাগবতে এ বিষয়ে দৃষ্টান্থ— "সেই মধুস্কনও কৈশোর বয়সকে সমাদর করে ব্রজস্ক্রমণীদের সহিত বিহার করেছিলেন।"—শ্রীবিষ্ণুপুরাণ।— "কালবিং শ্রীকৃষ্ণ কৈশোরকে আদর করত যুবতী ব্রজস্ক্রমীদের বংশীধ্বনিতে একস্থানে নিয়ে এদে ত লাদের সহিত বিহার করেছিলেন।"— শ্রীহিরিংশ। তাঁদের সহিত বিহার করেছিলেন।"— শ্রীহিরিংশ। তাঁদের সহিত বিহার না করলে স্বচ্ছন্দগতি কৈশোর বয়সও অন্যানিত হতো, অতএব প্রতিবাদিগণকে মহাত্রভবগণের দ্বারা এরপ উক্ত হল— "শ্রীকৃষ্ণ কুঞ্জে বিহার করে কৈশোরকে সফল করছেন" এইরপে সর্বাভাধেই ব্রজবনিতাদের উৎকর্ষ ধ্বনিত হল। এখানে উক্তজন্তক স্ববিধ কুতা

### ২। তদোড়ুরাজঃ ককুভঃ করৈমু খং প্রাচ্যা বিলিম্পন্নরুণের শন্তুমিঃ। স চর্ষণীবামুদগাচছু চে। মৃজব্ প্রিয়ঃ প্রিয়ায়া ইব দীর্ঘদর্শবঃ।

- ২। **অন্থয় ৪** তদা সং উড়্রাজং (চক্রং) দীর্ঘদর্শনং প্রিয়ং করৈং (হস্তৈং) অরুণেন (কৃষ্কুমেন) প্রিয়ায়াং মৃথম্ ইব (যথা প্রিয়ায়াং মৃথং রঞ্জয়তি তথা) শন্তমেং (স্থাতমেং) করেং (রশ্মিভিং) অরুণেন (উদয়রাগেন) প্রাচ্যাং কৃক্তং (পূর্বাস্থাং দিশং (মৃথং বিলিম্পন্ (রঞ্জয়ন্ তথা) চর্যণীনাং (জগজ্জনানাম্) শুচ (শারদর্কসন্তাপান্ মৃজন্ (অপনয়ন্) উদগাৎ (উদিতো বভূব)।
- ২। মূলালুবাদ ঃ [কৃঞ্জের মনোভাব তৎকালে উদিত চন্দ্রে আরোপ করে পূর্বদিগ্বধূর সহিত চন্দ্রের বিহার বর্ণিত হচ্ছে।] বহুকাল পর সমাগত প্রিয় যেরূপ কুষ্কুমরাগে প্রিয়ার বদন রাঙ্গিয়ে থাকে, সেইরূপ শ্রীকৃষ্ণ যথন রমণ করতে ইচ্ছা করলেন, তখন পূর্ণচিন্দ্র নিজ স্থখতম কিরণে পূর্বদিগ্ধূর মুখখানি অরুণরাগে লেপন করে দিয়ে জগজ্জনের সূর্যভাপের গ্লানি দূর করতে করতে উদিত হলেন।

সমাধানের জন্ম বলা হচ্ছে — যোগমায়ামুপাঞ্জিতঃ— 'যোগমায়া' দ্বীয় অচন্ত্য চিৎশক্তিবৃত্তি, সেই তাঁকে 'উপ' অধিকভাবে আশ্রয় করে। নিজ মাশ্রিত যে যোগমায়া সেই তাঁকে আশ্রয়, এইরূপ প্রয়োগ হেতু যোগমায়ারও এখানে দৌভাগ্যের মাধিক্য প্রকাশ পেল। বি°১॥

- ই। বিজ্ঞীব বৈ তো টিকা ঃ এবং নিজরিরংসয়া চল্রমপি প্রাচ্যদিশা সহ প্রিয়ঃ প্রিয়ংরের রস্তম্ভতং মন্তমানস্থ প্রিভগবতো ভারমভিব্যপ্তঃন্ তাসাং রাজীণামৃত্তমান্দর্রপায়ামস্তামভিব্যক্ত-সর্ব্বমন্দলস্চকমন্তাদপ্যাহ—তদেতি। উড়্নাং রাজেতি, তা অপি তৎপরিবারজেন উপগুরিতি ধ্বনিতম্। রাশাভিরক্লণেন ইতি করণন্বয়ম্, উভয়েষামপি সাধকতমত্বাৎ রিশায়্তেন রাগেণেত্যর্থঃ। বিশেষেণ লিম্পন্ ইতি পূর্ণচন্দ্রাভিপ্রায়েণৈর ততো রাকৈবেয়ং তিথিঃ, পূর্ণহঞ্চ তস্ত্র তিথান্তরে প্রীভগবিদিছাপেক্ষয়া তদেত্যুক্তি-স্বারস্তাৎ, কিংবা উৎফুল্লমন্লিকা রাজীবীক্ষ্যেতিবত্ত প্রাপ্তাদ্দীপনত্বেন সহজোদগ্রমাচিত্যাৎ, "রাকেশকররপ্রিতমিতি" বক্ষ্যমাণামুলারেণ তত্তিথাবের তাৎপর্যাৎ। স ইতি তা ইতিবং। ন কেবলমেরম ম্না, প্রাচী-দিশ এব তাপোপদ্ধতঃ, কিন্তু সর্বেষাং জানানামপীত্যাহ—চর্ষণীনামিতি। শুচঃ শরদর্কজ-সন্তাপত্রখানি; হল্বা; মনোত্রখানি। ভগবতঃ সর্বশক্ত্যাপ্রমণক্রিরপাণাং তাসামন্ত্রাসোলাসাভ্যাং স্বত এব সর্বেষাং তত্তবাহাৎ প্রিক্রঞ্জন্মদিনাদিবৎ প্রিয়ঃ প্রিয়ায়া ইবেতি—সরাগত্ব-সাধুত্বানক্রতাদিনান্তোহত্যং ক্রচিবিশেষো দর্শিতঃ। অতএব তৎপরিজনানাং শোকাশ্রাণি মার্জ্বর্যন হথাহসৌ পরমস্থকরেণ করেণ লিম্পতি, তথেতি ব্যঞ্জিতম্। 'দীর্ঘদর্শনঃ' ইত্যনেন। পরমেশিক্ষ্যং স্প্রচিতম্, এবং সর্ব্বমিকং শ্রীভগবতো বিরংসাবিভাবন-মেবোক্তম্ম।
- ২। প্রাজীব বৈ° তো° টীকালুবাদ ঃ প্রিয় যেমন প্রিয়ার সহিত রমণে উন্নত হয় সেইরূপ চন্দ্রকেও পূব'দিকের সহিত রমণে উন্নত মনে করত রমনেচ্ছার উদয়ে শ্রীকৃষ্ণের যে ভাবোদগম হল, তাই অভিব্যক্ত করবার জন্ম সেই পরঃশতকোটি রাত্রির শিরোদেশরূপা এই পূর্ণিমা রাত্রিতে সর্ব-

মঞ্চলস্চক অন্থ যে সই উদ্দীপন-আলম্বনাদি প্রকাশিত হল তাই বলা হচ্ছে—তদাড়ুরাজ ইতি।
উড়ুরাজঃ—নক্ষত্র পতি চন্দ্র, 'উড়ুর' নক্ষত্র, তার রাজা— চন্দ্রের পরিবারভুক্ত বলে নক্ষত্রগণও আকাশে
উদিত হল, এরূপ ধ্বনিত হল। [করৈঃ] 'রশ্মিভিঃ' ও 'অরুণেন' এই ছটি পদই সাধন— উভয়ই
সাধকতম হওয়া হেতু 'করিঃ অরুণেন' পদের অর্থ হল, রশ্মিধ্বত রাগ ছারা প্রাচ্যা কুকুভঃ মুখং অর্থাৎ
পূব দিকের মুখ ) বিলিচ্পান্ — বিপেষভাবে লেপন করা হল, সাধারণভাবে নয়— সেই রাসরজনীর
চন্দ্রটি যে পূর্ণ চন্দ্র তাই বলার অভিপ্রায়েই 'লিম্পানের' পূবে 'বি' অর্থাৎ 'বিশেষ' পদটির প্রয়োগ।
অতএব এই তিথিটি পূর্ণিমা— অন্থ তিথিগত শতকোটি রাত্রিসকলেও শ্রীভগৎ-ইচ্ছার অপেক্ষার
চন্দ্রের পূর্ণ 'ছই থাকল—'তদা' উক্তির আশায় হেতু এরূপ অর্থ হি আসে।

অথবা, 'উৎফুল্লমল্লিকা রাত্রীঃ 'বীক্ষ্য' আগের শ্লোকে যেমন 'উৎফুল্লমল্লিকা রাত্রি' উদ্দীপন তেমনই পূর্ণিমা চাঁদেরও উদ্দীপনরূপে সহজ উদয় উচিৎ হওয়া হেতু, তাই হল। পরবর্তী (শ্রীভা° ১০।২৯।২১) শ্লোকের এক্তিফের উক্তি 'রাকেশকররঞ্জিতম্' অর্থাৎ 'পূর্ণিমাচন্দ্রের কিরণমালায় রঞ্জিত' এই বাক্য অনুসারেও সেই পূর্ণিমা তিথিতেই তাৎপর্য হওয়া হেতু পূর্ণ চন্দ্রেরই উদয় হল 'তাদা' সে সময়। স—সেই রাত্রি যেমন উদ্দীপন তেমনই এই পূর্ণিমার চাঁদও উদ্দীপন। সেই পূর্ণচন্দ্র কেবল যে পূর্বদিগ,বধুরই তাপহরণ করল, তাই নয় জগজ্ঞানেরও তাপ হরণ করল, এই আশায়ে বলা হচ্ছে— **তর্মণী নাম.**—দর্শক প্রাণীমাত্রেরই শুভঃ – শরং-সূর্যজনিত সন্তাপ ছঃখ, বা মনোছঃখসমূহ হরণ করল। শ্রীভগবানের সর্বশক্তির আশ্রয় পরমশক্তিরূপা সেই ব্রজস্কুন্দরীদের উল্লাস-অনুল্লাসের দারাই স্বতঃই জগতের প্রাণীমাত্রেরই উল্লাস-অনুল্লাস হয়ে থাকে, যেমন না-কি কৃষ্ণজন্ম দিনে হয়ে উঠেছিল। 'প্রিয় প্রিয়ার' দৃষ্টান্তে চন্দ্র ও পূর্বদিকের পরস্পরের সরাগত্ব সাধুত্ব অন্যতা প্রভৃতি কচিবিশেষ দর্শিত হয়েছে। অতএব প্রিয় যেমন তাঁর পরিজনদের শোকাশ্রু মাজন করত পর্মস্থ-হস্তে প্রিয়ার মৃথ অরুণ কুন্ধুমে মার্জন করে থাকে সেইরুপ চত্র পূর্বদিগ্রেধুর মুখ অরুণরাগে রঞ্জিত করল। [ এখানে ব্যঞ্জনা শক্তিতে এরূপ অর্থ পাওয়া যায় — জীক্ষেকে চন্দ্র যেন নিবেদন করছে হে প্রভু এমনই করে তুমিও তোমার প্রিয়া ব্রজস্থন্দরীদের মুখ কুন্ধুমে রাঙ্গিয়ে দাও। দীর্ঘদর্শনঃ—দীর্ঘকাল পর গৃহাগত, এই পদে পরম উৎকণ্ঠা সূচিত হল। পূর্বদিকে পূর্ণিমার চাঁদের উদয়াদি সব্কিছুই শ্রীক্ষের বিহার ইচ্ছারই বাইরে প্রকাশ। ।। জী<sup>0</sup> ২॥

শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ তদৈবোদ্দীপনান্তরঞ্চ প্রাত্তর্বভ্রেত্যাহ,—তদা উড়্রাজশ্চন্দ্র উদগাং। কিঞ্চ, ন কেবলময়মৃদ্দীপন এব অপি তু গোপস্থীরমণস্থ তস্থ্য প্রমাীভূত ইত্যাহ,—কর্তু ইতি। দীর্ঘকালেন দর্শনং যস্থা প্রপ্রেরা
রমণঃ প্রিয়ায়া স্বরমণ্যা মৃথং অরুণেন কৃষ্কুমেন স্বকরধ্বতেন যথা বিলিম্পতি তথা প্রাচ্যাঃ কর্তো দিশঃ মৃথং
শন্তমেঃ স্ব্যত্তমঃ করেঃ কিরণেপ্বতেন অরুণেন উদয়রাগেণ লিম্পয়ক্রীক্র্বেরিত্যর্থং। স প্রসিদ্ধ এব চর্ষণীনাং—
"অর্যায়ো মাতৃকাপত্নী তয়োশ্চর্যণয়ঃ স্বতাঃ। যত্র বৈ মান্ত্রী জাতিব্রাহ্মণা পরিকল্লিতে"তি ষষ্টে।ক্তেমশান্ত্র্যজাতীনাং শুচঃ সন্তাপান্ মৃজন অপনয়ন্। অয়মর্থঃ,—কৃষণস্থ স্বকুলাদি-পুরুষঃ স পুরাতনোহিপি রমণাহ বহুতদ্ব-

## ত। দৃষ্টনা কুমুদ্বন্তমগ্রন্থমন্তলং রমাননাভং নবকুঙ্কুমারুণম্। বনঞ্চ তৎ কোমলগোভিরঞ্জিতং জগৌ কলং বামদৃশাং মনোহরম্॥

৩। অষয় ৪ অথগু মণ্ডলং (ষোড়শ কলং) নবকুন্ধু মারুণং, রমাননাভং ('রমা' রাধা তম্ম আননস্ম ইব আভা যক্ষেতি তম্ চন্দ্রং) কুমুরন্তম্ ('কুমুং' কুমুদং তিরিকাসনীয়েখেন বর্ততে ষস্ম তং চন্দ্রং) তৎ কোমল গোভিঃ (তস্ম চন্দ্রস্ম কিরণৈঃ) রিঞ্জিতং বনং চ বীক্ষা বামদৃশাং (কুটিলাং দৃশঃ যাসাং তাঃ তাসাং ভাববতীনাং) মনোহরং কলং জগৌ।
৩। মূলালুবাদে ৪ (সেই চন্দ্রের দর্শনে শ্রীকুফের ভবোদয় হল, যমুনার তটে 'রসৌলি'নামক গ্রামচন্তরে এসে গোপীদের আনার জন্ম বেণুধ্বনি করলেন)। নবকুন্ধু ম-পিওসদৃশ অরুণবর্ণ, রাধাবদনের আভার ন্যায় আভাবিশিন্ত, ষোড়শ কলয়া পরিপূর্ণ সেই কুমুদ-বিকাসনশীল চন্দ্র ও তাঁর কোমল কিরণে রঞ্জিত বনভূমি অবলোকন করে শ্রীকৃষ্ণ মনোহরনয়না ভাববতী শ্রীব্রজন্মন্দরীদের মনোমুগ্ধকর মধুর বেণু সঙ্গীত আরম্ভ করলেন।

স্বস্ত্রীমানপি প্রাচ্যা দিশঃ ইন্দ্রভার্য্যাত্বাৎ পরস্ত্রিয়ো মৃথং স্বকরেঃ স্পৃশতি, স্পৃশন্নেব স্বয়ং তস্থামন্তর্বক্তরামপ্যন্তরা,গবতীং করোতি যদি তদা কৃষ্ণস্থ তদ্বংশ্বস্ত নবীনবয়সো গোপজাতে-রলন্ধবিবাহত্বাৎ স্বীয় স্ত্রীরহিতস্থাথ চ স্বসৌন্দর্য্যেণ মান্ত্র্যী-র্জাতীরানন্দরতো গোপস্ত্রীরমণে কঃ থলু দোষ ইতি॥ বি°২॥

২। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ তদা – উদ্দীপন দেশ-কালের প্রভাবে প্রীকৃষ্ণ যখন বিহার বিষয়ে উদ্বুখ হলেন তৎপরই শ্রীচন্দ্রদেব সেবাস্থ্যোগ পেয়ে হয়ং উদিত হলেন (চন্দ্র দেখে যে উদ্বুখ হলেন, এরূপ নয়)। এই আশয়ে বলা হচ্ছে—তদা ইতি। উড়ুরাজ্য-পূর্ণচন্দ্র তদা উদ্গাৎ—উদিত হল। [কি করতে করতে ? প্রাত্য —পূর্ব কুকুরে ভা-দিকের মুখ্য-মধ্যভাগে। শন্তুমিঃ কারঃ— সুখতম কিরণের দ্বারা]

এই উদিত পূর্ণচন্দ্র যে পুনরায় উদ্দীপন্মাত্রই হলেন কৃষ্ণের পক্ষে তাই নয়, পরন্তু তাঁর গোপস্ত্রীর্মণ পক্ষে প্রমানরূপে জলজল করতে থাকলেন, এই আশায়ে কুকুতঃ ইতি অর্থাৎ তারকাপতি চন্দ্র পূর্ব দিক্বধুর মুখ্যগুল স্বীয় অরুণবর্গ কিরণে রঞ্জিত করলেন। দীর্ঘদর্শনঃ—দীর্ঘকাল পর দর্শন যার সেই প্রিয়ঃ—রমণ, প্রিয়ায়াঃ—নিজ রমণীর মুখ কারে?— সহস্তে ধৃত অরুণেল—কুষ্কুমের দ্বারা যথা বিলম্পতি—বিলিপ্ত করে থাকে তথা প্রাচ্যা কুকুডো—পূর্বদিকের মুখং—মধ্যদেশ শন্তামঃ কারঃ— স্থতম কিরণে ধৃত অরুণেল উদয়রাগে বিলম্পত্র—বিশেষভাবে অরুণবর্ণে রাঙ্গিয়ে দিতে দিতে উদিত হলেন। স চর্মণীলাঃ—(শ্রীভাও ৬ ৬।৪২) ক্লোকের 'স' সেই প্রাদিন্ধ 'চর্মনি পুরেসকল' বাক্যের অর্থ প্রেরাকেই বলা আছে 'মন্মুল্লাভি'—এই অনুসারে এখানে মন্মুল্লাভির শুচঃ—সন্তাপসমূহ মূজল,— দূর করতে করতে উদিত হলেন চন্দ্র। নিজের উদয়ে চন্দ্রদেব যেন এরপ ইঙ্গিত করছেন, যথা—কুষ্ণের আদিপুরুষ চন্দ্র প্রাচীন হয়েও দ্বিজরাজ হয়েও রমণযোগ্য বহুতর নিজস্ব পত্নী থাকতেও

যদি পরস্ত্রী ইন্দ্রভাষার মুখ নিজহাতে স্পর্শ করছেন, নিজে যেন তাতে অমুরক্ত হয়ে, তাকেও অমুরাগবতী করছেন, তবে আর গোপবংশীয় নবীন বয়দী অবিবাহিত হওয়া হেতু অস্ত্রীক, অথচ নিজ দৌন্দর্যে মানুষজাতিকে আনন্দে মন্তকারী, এরপ কৃষ্ণের পক্ষে গোপস্ত্রী রমণে কি দোষ হতে পারে ? কোন দোষ স্পর্শ হয় না। বি° ২ ॥

৩। **শ্রীজীব বৈ° ভো° টীকা**ঃ ততশ্চ তং দৃষ্ট্বা ভাববিশেষাবির্ভাবেণ বনমাগত্য তচ্চ তদ্রশ্বিভীরঞ্জিতং দৃষ্ট্বা তত্রচ যমুনাতীরভাগম্, অভাপি 'রাসোলী' ইতি প্রসিদ্ধং শ্রীবজ্রস্থাপিত-প্রামচত্বরমাগত্য চাকর্ষণবেণুনা কিমপি গীতমগায়দিতি পূর্ব্ববক্তস্তাং রাত্রো প্রকটিতবেণু-শিক্ষাবিশেষত্বমপ্যাহ—দৃষ্ট্বেতি। তঞ্চ রমাননাতং, রময়ন্তীতি—রমাণাং প্রমরমারূপা-ণামেব তাস্বং তৎপ্রেয়সীনাং মধ্যে প্রমপ্রেয়সী যা রাধা, ষৎপ্রাপ্ত্যর্থমেব বেণুশিক্ষাবিশেষং প্রকটিয়িতুং নূনমেতাবন্তং কালং তাসামপি সঙ্গমে শিথিলোহভূৎ, তস্থা ২ৎ আননং তদাভং দৃষ্ট্বা তত্ত্তয়া বিতৰ্ক্য তেন তৎ স্মৃত্বা কলং জগাবিত্যন্তম্ম, বিতর্কাত্যুপপাদনায় সাম্যেন বিশেষণানি—কুমুৎ কুমুদম্। তথা চ বিশ্বঃ—'কুমুদেহপি কুমুৎ প্রোক্তম্' ইতি। তদ্বন্তমিতি বা স্বপ্রকাশনায় কুমুদানি চ তদানিং বিকসিতানীতি ধ্বন্তর্থঃ। অত্র বিশেষণৈরেব বিশেয়ণ্চন্দ্রো লভ্যতে; 'অন্নুমুদ্যতি মুদ্রাভঞ্জনঃ পদ্মিনীনাম্' ইতিবং। আননস্থ পক্ষে কোঃ পৃথিব্যা মুং কর্ত্তব্যাহ্বন বিছতে যস্তা তদিতি বিশেষ্যবশাৎ লিঙ্গপরিণামেণ জ্ঞেয়ম্ ; প্রমর্মারপ্যাত্তস্তঃ অথওমণ্ডলং ষোড়শকলং, পক্ষে যথাবৎ-পরিমাণদম্বলিতং মণ্ডলমবয়ববৃন্দং হত্র, নবকুষ্কুমপিণ্ডাদকণম্; পক্ষে নবকুষ্কুমরাগেণারুণম্। ত্রবং কালস্তারতিযোগ্যতাং প্রদর্শ্য স্থানস্যাপি দর্শয়তি—বনঞ্চেতি। তস্ত প্রথমোদয়েনাল্পমাত্রপ্রকাশবদ্ভির্গোভী রঞ্জিতং দীর্ঘদ্বাভাব\*ছান্দসঃ। এবং ভাবোদ্দীপনমেব দশিতম্। কলং মধুরাফ্টং ধ্বনিং জগো বেণুনেতি জেয়ম্। 'কা স্ত্রাঙ্গ তে কলপদামৃত-বেণুগীত' (প্রীভা ১০।২৯।৪০) ইত্যাদিবক্ষ্যমাণাৎ। তত্ত মধুরত্বং মনোহরণায়, অস্কুর্টত্বং সর্বাসামপি তাদাং স্বস্থনামময়ত্মাদিল্লমায়, বামদুশাং মনোহরমিতি—তাদৃশভাবৰতীনামেৰ মনোহরং হথা স্থাত্তপেতি। আদিরদমাত্রো-দ্দীপনং রাগবিশেবং জগাবিত্যর্থং; বক্ষ্যতে চ—'অনঙ্গার্ক ম্' ইতি। স চ নৃনং মধ্যমাদিন শিমা, যত উক্তং মায়্ররাগভেদে 'মধ্যমাদির্মগ্রহান্তো মধ্যমগ্রামরাগজঃ। অাং দায়ং তু গাতব্যঃ শৃঙ্গারে ঋধবর্জিতঃ॥' ইতি মেতি মধ্যমঃ, ঋধেতি ঋষভধৈবতো স্বরো। 'গ্রহঃ স্বরঃ স ইত্যুক্তো যে। গীতাদো সমর্পিতঃ' ইতি। পূর্বন্ত 'ইতি বেণুরবং রাজন্ সর্বভৃতমনোহরম্' ইতি সামাত্তবিষয়কত্বাৎ স্বভাগানুসারেণ তাদাং মোহনমাত্রং জাতম্, অধুনা তু রনবিশে:ষাদ্দীপনত্মাদাকর্যণমিতি তত্ত্র তত্ত্ব বংশ্যা অপি বৈশিষ্ট্যমস্তি। যথোক্তম্—'অৰ্দ্ধাঙ্গুলান্তরোন্মানং তারাদি-বিবরাষ্ট্রকম। ততোহঙ্গুলান্তরে যত্র মুখনন্ত্রং তথাঙ্গুলম্। শিরো বেদাঙ্গুলং পুচ্ছং ত্রাঙ্গুলং সা তু বংশিক।। নবরন্ত্রা স্মৃতা সপ্তদশাঙ্গুলমিতা বুধিঃ। দশাঙ্গুলান্তরা স্থাচ্চেৎ সা তারম্থরন্ত্রয়োঃ। মহানন্দেতি বিখ্যাতা তথা সম্মোহিনীতি চ। ভতেৎ সূর্য্যান্তরা সা চেৎ তত আকর্ষণী নতা। আনন্দিনী তদা বংশী ভবেদিন্দ্রান্তরা যদি। গোপানাং বল্লভা সেয়ং বংশুলীতি চ বিশ্রুতা। ক্রমান্মণিম ্রী হৈমী বৈণবীতি ত্রিগা চ সা॥' ইতি। অতো দ্বাদশাঙ্গু লান্তরে তারমুখরস্ক্র। হৈমীয়ং জ্ঞেয়া। এবং গান-বৈশিষ্ট্যমপি জ্ঞেয়ম্, বামদৃশামিতি শ্লেষেণ স্বস্থিন্ কৃটিলমেব পশুস্তীনাং তাদাং মনোরূপমূলারস্ট্যা দৃষ্ট্যাদিসর্ব্বেন্দ্রিরবৃন্দমেবারস্টমিবেত্যর্থঃ। অত্র শ্লেষেণ কাম**ীজং জগাবিতি** রহস্তম, যতো বামনুক্সম্বন্ধি যত্তৎ সহিতং কনমিতি প্রথমাক্ষরত্তমং ব্যঞ্জিতম্। কীদৃশম্ ? মনোহরং, মনঃশব্দেন তদ্ধিষ্ঠাতা চন্দ্র উচ্যতে, স চ তদাকারত্বেন লবকঃ, তং হরতীতি আকর্ষতীতি তৎসম্বলিতমিত্যর্থঃ। নাদযুক্তত্বন্ত বেণুনাদস্বাভাব্যাদেবেতি ভাবঃ ; তত্তক্রম্—'কলা তু মায়া লবকা তু মৃত্যিং, কলঞ্চাদেব্যুনিনাদরম্যঃ' ইতি ॥ জী ° ৩ ॥

৩। খ্রীজীব বৈ তা টীকাবুবাদ ঃ অতঃপর শ্রীকৃষ্ণ সেই চন্দ্র দেখে ভাববিশেষের আবির্ভাব হেতু বনপ্রদেশে এসে, সেই বন চন্দ্রকিরণে রঞ্জিত দেখে এবং সেখানকার যমুনাতীরভাগ, যা 'রসোলী' নামে অতাবধিও প্রসিন্ধ, সেই শ্রীবজ্রস্থাপিত গ্রাম-চাতালে উপস্থিত হয়ে তাঁর আকর্ষণী বেণুতে কোনও অনির্বচনীয় গান গাইতে লাগলেন—এইরূপে সেই রাত্রিতে প্রকাশিত বেণু শিক্ষা-বিশেষত্বও বলা হচ্ছে— দৃষ্ট্বা ইতি। রমাললাভং—যাঁরা ঞীকুঞ্চকে রমণ অর্থাৎ বিহার করাইয়া থাকেন তাঁরা রমা, এই শ্রীলক্ষ্মীরূপা কৃষ্ণপ্রিয়া ব্রজস্তুন্দরীগণের মধ্যে পরমপ্রেয়সী যে রাধা, তাঁরই প্রাপ্তির জন্মই বেণ্ন্শিক্ষা-বিশেষ প্রকাশার্থে মনে হয় এতকাল পর্যন্ত বজস্ফুন্দরীদের সহিত সঙ্গমে শৈথিল্য দেখিয়েছেন। দেই রাধার যে আনন, তার আভার আভাসযুক্ত চন্দ্র দেখে শ্রীরাধার মুখের সহিত সাদৃশ্য বিচার করত, তাঁর মুখ স্মরণ করে মধুর অক্ষ্ট স্বরে বেণুবাদন করলেন। অন্থমানের সমর্থনের জন্ম সাদৃশ্য দেখিয়ে বিশেষণ দেওয়া হল, কুমুদবন্তম, —'কুমুণ' = কুমুদ (বিশ্ব), চল্দ উদিত হলে কুমুদ বিক্ষিত হয়, তাই চল্ফের বিশেষণ দেওয়া হল কুমুদ্বান্। মূল শ্লোকে 'চক্র' পদের প্রয়োগ না থাকলেও এই বিশেষণের দারাই বিশেষ্য চন্দ্রকে পাওয়া যাচ্ছে, যেমন না-কি 'পল্মিণীর মুদ্রিত অবস্থা ভঞ্জনকারী ইনি উদিত হচ্ছেন' সাহিত্য দর্পণের এই বাক্যে বিশেষ্য সূর্যকে পাওয়া যায়। 'রমানন' পদের বিশেষণ রূপে 'কুমুদ্বন্তম্' পদের ব্যাখ্যা—'কু' পৃথিবী, 'মুৎ' আনন্দ—পৃথিবীর আনন্দবিধানই কর্তব্যরূপে বিভ্যমান রয়েছে যে আননের অর্থাৎ শ্রীরাধার মুখ পৃথিবীর অতুল আনন্দকর—এ বিষয়ে কারণ, জ্রীরাধা পরমরমারূপা। এখানে বিশেষ্য ক্লীবলিঙ্গ পদ আননের অধীন হওয়া হেতু বিশেষণ 'কুমুদবন্তম্' লিঙ্গ পরিবর্তিত হয়ে 'কুমুদ্বৎ' হবে' যথা—কুমদ্বৎ আননম। আগ্রন্থমণ্ডলম্,—চন্দ্র পক্ষে ষোড়শকলা বিশিষ্ট পূর্ণচন্দ্র। শ্রীরাধার 'আনন' পক্ষে 'অখগু', যাতে অপূর্ব সৌন্দর্য-মাধুর্য বিকসিত হয়, দেইভাবে সংযোজিত 'মণ্ডলম্' নাসিকা-কৰ্ণ-নয়নাদি প্ৰত্যঙ্গবিশিষ্ট (আনন) ৷ নবকুঞ্ল-অরুণম্—চন্দ্রপক্ষে, নবকুঙ্কুমপিগুবৎ অরুণ। শ্রীরাধার আনন পক্ষে, নবকুঙ্কুমরাগে অরুণ।

এইরপে কালের রতিযোগ্তা দেখিয়ে স্থানেরও রতিযোগ্তা দেখান হছে—বনঞ্চ ইতি।
তপ্লোমলগোভিঃ—'তং' চন্দ্রের কোমল কিরণে, অর্থাৎ চন্দ্রের প্রথম উদয় হেতু অল্পমাত্র প্রকাশ
দারা রঞ্জিত বনকে দেখে—এইরপে ভাবের উদ্দীপনই দেখান হল। কলং—মধুর অস্ফুট ধ্বনি।
জাগৌ—বেণুতে গান করলেন, এরপ বৃঝতে হবে; কারণ এই মন্তাগতেরই (১০২৯।৪০) শ্লোকে পরে
উক্ত হয়েছে—'এই ত্রিলোকমধ্যে কোন্ রমণী আছে, যে তোমার কলপদামৃত 'বেণ্লগানে' বিমোহিত
হয়ে আর্যচরিত থেকে বিচলিত না হয়।'—এই ধ্বনির 'মধুরতা মনোহরণের জন্ত, আর 'অক্ট্রতা'
গোপীদের সকলেরই নিজ নিজ নামময়তাদিরপে ভ্রমের জন্ত এই অস্পটতা, অস্পষ্ট হওয়াতে গোপীদের
সকলেরই ধারণা হল, এই বেণ্ল আমাকেই ডাকছে, এরপ ভ্রম জন্মাবার জন্তই অস্পটতা, এরপে অর্থ।

বামদৃশাং মবোহরম, —কৃটিল নয়না উন্নত উজ্জ্বলরসময়ী ব্রজ্ঞান্দরীদের যাতে মনোহর হয়, সেইভাবে বেণু গান করলেন। একমাত্র আদিরসেরই উদ্দীপন রাগবিশেষ গান করলেন। পরবর্তী শ্লোকেও বলা হয়েছে 'অনঙ্গবর্ধ'ন বেণুগান'—এই রাগের নাম নিশ্চয়ই মধ্যমাদি ছিল, যেহেতু মায়ুর রাগভেদে উক্ত আছে—''মধ্যম প্রামের রাগ থেকে উৎপন্ন, যা গীতের আদিতে সমর্পিত হয় ও 'ঋষভ ও ধৈবত' রাগ থেকে ভিন্ন, সেই মধ্যম স্বরান্ত মধ্যমাদি রাগ শৃঙ্গাররসে সন্ধ্যার সময় গান করবে।'' এই শ্লোকে 'ম' মধ্যম, 'ঋ' ঋষভ, 'ধ' ধৈবত স্বর, গীতের আদিতে যে স্বর সমর্পিত হয় তাকে গ্রহ বলে। পূর্বে ( ব্রীভাণ ১০।২১।৬) শ্লোকে আছে, 'বেণ্ফুরিনি সর্বপ্রাণীরই মনোহর' এইরূপে সাধারণের বিষয় হত্যা হেতু এই বেণ্ফুরিনি স্বভাব অনুসারে গোপীদেরও মোহনমাত্র হয়েছিল, কিন্তু এখন রসবিশেষের উদ্দীপন হওয়া হেতু তাঁদের আকর্ষক হল, স্কুত্রাং সেই সেই স্কুলে বংশীরও বৈশিষ্ট্য আছে, বুঝতে হবে।

বংশীর বৈশিষ্ট্য ও বংশী ছিদ্রদ্বয়ের মব্যভাগ এবং এক এক ছিল্পের বিস্তার অর্ধাঙ্গুল পরিমিত, তারাদি স্বরের জন্ম অষ্টছিদ্র, ইহা হতে দেড় অঙ্গুলি দূরে অঙ্গুল পরিমিত মুখছিদ্র, অগ্রভাগ (ছিদ্রহীন) চার অঙ্গুলি এবং পশ্চাদ্ভাগ তিন অঙ্গুলি – মোটের উপর নয়ছিদ্রযুক্ত সপ্তদশ অঙ্গুল পরিমিত বংশীই বংশীকা (বংশী) বলে খাত। যে বংশীর মুখছিত্র নামক শেষের ছিদ্ৰে ব্যবধান আঙ্গুল प्रम থাকে, তাকে মহানন্দা বা সম্মোহিনী বলে। যদি তারা ও মুখবদ্ধের ব্যবধান দ্বাদশ অঙ্গুল থাকে, তবে তাকে আকর্ষণা বলে। যদি তারা ও মুখবন্ধের ব্যবধান চতুর্দশ অঙ্গুলি থাকে, তবে তাকে আনন্দিনী বংশী বলা হয়। মহানন্দা-আকর্শণী-আনন্দিনী এই তিন প্রকার বংশী যথাক্রমে মণিময়ী, হেমময়ী ও বংশময়ী হয়ে থাকে অর্থাৎ মহানন্দা বংশী মণিময়ী, আকর্ষণী বংশী স্বর্ণময়ী ও আনন্দিণী বংশী বংশময়ী ( বাঁশে নির্মিত )। আনন্দিণীর অপর নাম 'বাংশুলী', ইহা স্থাগণের অতিশয় প্রিয। — ( সিন্ধু ২।১।৩৬৯ )। এখন কৃষ্ণ বাজালেন তার। খেকে মুখছিদ্র যার দ্বাদশ অঙ্গুল সেই স্বর্ণনিয়ী আকর্ষণী বংশী —এইরূপে বংশীর গানবৈশিষ্ট্যও বুঝতে হবে।

অথবা, 'বামদৃশাং মনোহরম্' নিজের প্রতি কটাক্ষদৃষ্টিকারিণী গোপীদের সর্বেজিয়ের অধিপতি মনকে আকর্ষণের সহিত দৃষ্ট্যাদি সর্বেজিয় সমৃহকেই আকৃষ্ট করা হল এই বংশীধ্বনিতে। এখানে অর্থান্তরে 'ক্লীং' এই কামবীজ গান করলেন, এখানে রহস্ত তন্ত্র অন্তুসারে 'বামদৃক্' শব্দে 'ক্ল'—ী' পাওয়া যায়, এর সহিত 'কলং' পদের 'ক' ও 'ল' সংযুক্ত করে 'ক্লীং' পদ পাওয় যায়, অতঃপর মূলের মনোহরম্' পদের 'মনঃ' শব্দে মনের অধিষ্ঠাতৃ-দেবতা চল্দ্র, 'দেই চল্দ্রকে' 'হরং' হরণ অর্থাৎ ত্রক্ষরটি আকর্ষণ পূরক 'ক্লীং' পদের উপর সংযোগ করত স্বাভাবিক ভাবেই বেণুনাদের সংযোগে 'ক্ল'ীং' এই কামবীজ পাওয়া গেল।। জী ত ।।

- ৩। শ্রীবিশ্ব টীকাঃ ততক তদ্বর্শনেনাভূত কন্দর্পবিকারো "যদংদাচরতি শ্রেইস্করদেবেতরো জনঃ, ইতি শ্বর্মা স্ক্রাদিপুক্ষবদ্য তদ্য ধর্মং স্বন্দির্পি পশুন্ নিঃশঙ্কমেব পরস্ত্রারানেতৃং কমপ্যমোবং যত্মমকরোদিত্যাহ,— দৃষ্ট্রেত। কুম্ং কুম্দং "কুম্দেহপি কুম্থ্রোক্ত" মিতি বিশ্বঃ। তির্কাদনীয়ন্ত্বন বর্ত্ততে যদ্য তম্। কোঃ পৃথিব্যা অপি ম্থকর্ত্তরান্থেন বর্ত্ততে যদ্য তমাত্মানক দৃষ্ট্রেতাপি ব্যাথ্যেরং, বিশেষ্যবিশোক্যক্তেঃ ন থগুং মণ্ডলং বিশ্ব স্বরূপং যদ্য তং পূর্ণমিত্যর্থ:। রমা লক্ষীস্কত্ত ভ্রেতাপি বাাথ্যেরং, বিশেষ্যবিশোক্যক্তিঃ দম্মাহিনী পরে"তি শ্বন্তেঃ রমা শ্রীরাধা। রমন্তে রময়ন্ত্রীতি বা রমা গোপ্যক তাদামাননদ্যেবাভা যদ্য তমিতি তদ্বন্দনেন তাঃ শ্বতিপ্থমারুটা ইতি ভাবঃ। পক্ষে রমাণাং তাদাং আননে আভা অন্তঃকন্দর্পবিকারতোত্মী সম্যক্ কান্ত্রির্বিত স্বান্ধান্যাপ্তত্মাৎ নবকৃষ্ক্ মৃতিগুর্ঘক্রণং, পক্ষে নবকৃষ্ক্ মৃত্যচর্তরা অরুণম্, তথা বনঞ্চ তদ্য কোমনৈর্নোভিঃ কির্বেণ রঞ্জিতং মন্দিতং অভিরঞ্জিতমিতি সমাদ্যে বা। পক্ষে তৈঃ প্রসিক্রির্বোভিঃ স্বান্ধান্যানগ্রীভির্গ অভিরঞ্জিতং অভিরঞ্জিত-চরমিত্যর্থ:। ইত্যুদ্ধাপনালম্বনবিভাবে দৃষ্ট্য কলং মধুর্মগায়ত বেণুনেতি শেষঃ। "কান্ত্রান্ধ তে কনপ্রান্তবেণুগাতে"তাগ্রিমাক্তেঃ। কম্ব বাম, মনোহরা দৃশো যাদাং তাদাং য্বতীনামেব মনোহরং যথা দ্যাত্তথা "গায়ন্তং স্বির কামন্তর্গ' ইতি শ্রুতেঃ। শ্লেষেণ কলং ককার লকারং বামদৃশামিতি লুগুবিভক্তিকং পদং বামন্ক্ চতুর্থঃ স্বর। তরা দহ পঞ্চদশস্বরং কামবীজং জগাবিতি রহদ্যং মনোহরং মনদঃ আকর্বকর্বাৎ স্বস্বন্ধপূত্মহামন্মধন্ম্যিত্যর্থ:।
- ৩। **প্রাবিশ্ব টীকাবুবাদ** ঃ [এই শ্লোকে বিশেষ্য পদ নেই। 'কুমুদবন্ধং' ইত্যাদি বিশেষণের দারাই বিশেষ্যকে ব্ঝানো হয়েছে। প্রীবিশ্বনাথ চক্রবর্তী এই বিশেষণগুলিকে একবার চক্রে একবার কৃষ্ণে লাগিয়ে তাঁর ব্যাখ্যা করেছেন।

অতঃপর পূর্ণচন্দ্র দর্শনে অদুত কন্দর্প-বিকারগ্রস্ত হলেন শ্রীকৃষ্ণ— "শ্রেষ্ঠ জন যা যা আচরণ করে ইতর জন তাই অনুসরণ করে" এই নীতিবাক্য স্মরণ করে স্বক্লের আদিপুরুষ চন্দ্রের ধর্ম নিজেতে দেখিয়ে নিঃশঙ্কভাবে পরস্ত্রী আকর্ষণ করে আনার জন্ম কোনগু এক অমোঘ চেষ্টা করলেন, ত্রই আশয়ে বলা হচ্ছে—-দৃষ্টনা ইতি । কুমুদ্বন্তুম — ( চন্দ্রপক্ষে) 'কুমুণ' কুমুদ— ( বিশ্বঃ ) । কুমুদ পুষ্প প্রস্কৃতিত করানো কর্ত্রয় যার সেই চন্দ্র — এই পদটি চন্দ্রের বিশেষণ । ( কুষ্ণ পক্ষে) 'কোঃ' পৃথিবীরও 'মুং' হর্ষ উৎপাদনই যার কর্ত্রন্যরূপে বিগ্রমান, সেই নিজরূপের প্রতি দৃষ্ট্রনা — দৃষ্টিপাত করে—বিশেষা পদটি পরিষ্কার করে না বলাতে এরূপ অর্থন্ত করা যায় । অপ্রস্তমন্ডলং – যাঁর স্বরূপে খণ্ডিত নয়, সেই চন্দ্র অর্থাৎ পূর্ণচন্দ্র । রমানেরাভং — রমা লক্ষ্মী, লক্ষ্মীর ভাই হওয়া হেছু লক্ষ্মীর মত আননের আভাযুক্ত অথবা, 'পরদেবতা শ্রীরাধা সাক্ষাৎ কৃষ্ণমন্ধী, সর্বকান্ধীয়েমী, স্বকান্তিময়ী, কৃষ্ণসম্মোহিনী ও পরাশক্তি'' তন্ত্রে এইরূপ থাকা হেছু রমানবাভং — 'রমা' গ্রীরাধা, যিনি রমণ করেন, রমণ করান, বা 'রমা' গোপী-গণ, [ চন্দ্রপক্ষে ] 'রমাননাভং চন্দ্রং দৃষ্ট্রা' রাধাদি গোপীদের আননের মত আভা যার সেই চন্দ্র, স্কুতরাং সেই চন্দ্র দর্শনে সেই গোপীগণ কৃষ্ণের স্মৃতিপথে উদিত হলেন, এরূপ ভাব। [কুষ্ণপক্ষে]

- ৪। বিশম্য গীতং তদবঙ্গবন্ধ বং
   ৰজম্বিয়ঃ কৃষ্ণগৃহীতমাবসাং।
   আজয়ৢবংন্যাব্যমলক্ষিতোদ্যমাঃ
   স যত্ৰ কাস্তো জবলোলকুঙলাঃ॥
- ৪। **অন্তর্য ৪** কৃষ্ণাহীত মানদাঃ ব্রজ্ঞারঃ অনঙ্গবর্দ্ধনং তং গাতং নিশম্য (শ্রুমা) অন্ত্যোত্তং অলন্ধিতোত্তমাঃ জবলোলক্ওলাঃ (গমন বেগেন চঞ্চলানি ক্ওলানি হাসাং তাঃ তথাভূতাঃ সত্যঃ ) সঃ কান্ত হত্র বর্ততে তত্র আজগ্মুঃ (আগতাঃ)।
- 8। [কেবল মধুর রসের পাত্রী ব্রজাঙ্গনাগণই এই বেণুগীত শুনতে পেলেন, অপর কেউ নয়। এই বেণুগীতে তাঁরা আকৃষ্ট হলেন। শ্রীকৃষ্ণের এই শক্তিবিশেষ প্রকাশ করে বলছেন – ]

স্বভাবতঃ শ্রীকৃষ্ণে আবিষ্টিতি ব্রজ্যুবতীগণ কামবধ নকারী সেই বেণ্পনি শুনে পরস্পর কেউ কাউকেই নিজ গমনোভ্যম প্রকাশ না করেই আগমন করতে লাগলেন সেই পরম স্থেমর স্থানে, যেখানে ভাঁদের কান্ত বিরাজ করছেন। গমন বেগে ভাঁদের কর্ণকুণ্ডল ছলতে লাগল।

'রমাননাভং রূপং দৃষ্ট্রা' সেই রমাদের আননে 'আভা' অন্তঃবিকার-প্রকাশনী সম্যক্ কান্তি যার থেকে প্রকাশ পায় সেই নিজ রূপকে (দেখে)। বর্দ্ধুমারুণম্— [চন্দ্রপক্ষে] উদয়রাগে ছেঁয়ে যাওয়া হেতু নবকুষ্কুমিপিওবং অরুণতাপ্রাপ্ত চন্দ্র দেখে, [কুষ্ণপক্ষে] নবকুষ্কুম চর্চায় অরুণ (কুষ্ণরূপ দেখে)। বর্বঞ্চ তপকোমলগোভিরঞ্জিতং— [চন্দ্রপক্ষে] বনও 'তং' সেই চন্দ্রের কোমল 'গোভিঃ' কিরণে 'রঞ্জিতং' লেপিত বা অভিরঞ্জিত। [কৃষ্ণপক্ষে] 'তং' কুষ্ণের সেই প্রসিদ্ধ 'গোভিঃ' নিজ অঙ্গকান্তি দ্বারা বা নিজের পালিত গাভীগণের দ্বারা 'অভিরঞ্জিত' গোচারণ ভূমিময় বন দেখে। এইরূপে উদ্দীপন ও আলম্বন বিভাব দৃষ্ট্রা—দেখে কলংজগৌ—মধুর মধুর বেণু বাজাতে লাগলেন।— "এই ব্রিলোকমধ্যে কোন্ রমনী আছে, যে তোমার কলপদামৃত বেণুগানে বিমোহিত হয়ে আর্যচরিত থেকে বিচলিত না হয়।" পরে (১০।২৯।৪০) প্রোকে এরূপ উক্তি থাকা হেতু— বামা—মনোহর-নয়নী যুবতীদের যাতে মন-হারী হয় দেইভাবে বেণু বাজালেন শ্রুভিতে এরূপ থাকা হেতু— 'গায়ন্তং স্ত্রীয়ঃ কাময়ন্তে''। — শ্রীকৃষ্ণ রহস্তময় মহামন্মথ মন্ত্র কামবীজ 'র্মী' গান করলেন। 'কল' পদে 'ক' ল', 'বামদৃক্' পদে 'ঈ' এর যোগে 'ক্লী' হল, অতঃপর 'মনোহরং' পদের 'মন' শব্দের অধিষ্ঠীতা চন্দ্রকে 'হরং' আকর্ষণ পূর্বক সেই চন্দ্র (৬) যোগে 'ক্লী' কামবীজ পাওয়া গেল। বি° ৩া

৪। শ্রীজীব বৈ তে তীকা ঃ অত্যে তু তদ্গীতং ন শ্রুতবন্তঃ, কিন্তু তেন তা এবাকুষ্টা ইতি তম্ম শক্তিবিশেষং গোতয়নাহ—নিশম্যেতি। তৎপূর্ব্বোক্তবেণুদগতম্, অনঙ্গং শ্রীভগবিষয়কং কামং প্রার্থ্তমানমেবাধুনা বর্দ্ধয়তীতি তথা তৎ। যতিপ বামদৃশাং মনোহরমিত্যনেনানঙ্গ-বর্দ্ধনমায়াতমেব, তথাপীয়ম্ভিস্তদিতিশয়-বিবক্ষয়া। অনঙ্গ-শব্দপ্রয়োগশ্চ পূর্ব্বং বীজাঙ্কু বরূপেণের স্থিতঃ, সম্প্রতি তু পল্লবিত ইত্যর্থঃ বোধয়তি। এতেন তদগানস্থামৃতদেকত্বমপ্যুৎপ্রেক্যতে, সভ্তপ্রভাবাৎ। ব্রজম্ম স্থিত্বিশেষাঃ প্রকরণবলাৎ, অতএব ক্ষেন্দেন প্রমাকর্ধকেণ পূর্ব্বমেব গৃহীতমাকৃষ্ঠং মানসং মনস্তদীয়াশেষং বা যাসাং তাঃ, বিশেষতশ্বেদানীং গীতং শ্রুতা আজগ্যঃ। অত্যোহন্থাক্ত হেতুকৈর্ব্যাথ্যাতঃ।

ষদ্ধা, স্বৰষ্থে মিথঃ স্থাবতীনামপি তাসাং তত্ত্ব হেতু:—ক্ষেতি। তদানীং ক্ষাক্ষচিত্তত্বেন বিচারাপগমাদিতি ভাবঃ। অতএব জবেনেতি আজগ্ম রিতি শ্রীবাদরায়ণেঃ শ্রীকৃষ্ণান্তিকে সদৈব স্বস্থিতি স্ফুর্ত্তেঃ, কিংবা তাসাং তদ্গমনবার্ত্তয়া ভাববিশেষোদয়েন তাসামিব স্বস্থাপি তত্ত্ব গমনস্ফ্রাা, সাক্ষাদিব শ্রীকৃষ্ণান্তিকতায়াঃ স্কুরণাৎ। অগ্রে তু য্যুরিতি চলনার্থকমেব। স
ইতি, তাদৃশ- তৎস্মরণোৎকণ্ঠাবচনম্। পরমমোহনরপগুণবেণুভাবৈঃ প্রাচীনৈন্তদানীন্তনৈশ্চ তাসামস্মাকঞ্চ মুহুরত্যর্থমভীম্পিত
ইত্যর্থঃ। কান্তো রমণো যত্ত্রেতি তত্ত্বৈব পরমস্থ্যময়স্থান ইত্যর্থঃ। তস্ত্র বেণুবাছস্ত পরমাকর্ষণবিদ্যারূপত্মাদন্ত্র ভ্রমণদিকমপি নাসীদিতি ভাবঃ॥ জী ৪।।

৪। প্রীজীব বৈ° তো° টীকালুবাদঃ—অন্তে সেই গীত শুনল না, কিন্তু সেই গীতের দারা এই ব্রজগোপীরাই একমাত্র আকৃষ্টা হলেন, এইরূপে কৃষ্ণের শক্তিবিশেষ প্রকাশের জন্ম বলা হচ্ছে— নিশম্য ইতি। তৎগীতং—'তং' পূর্বোক্ত প্রকার, জ্রীকৃষ্ণের বেণু থেকে উদ্গত গীত। অবঙ্ক বঠ্ঠবং—'অনঙ্গম্' শ্রীভগবংবিষয়ক কাম—এই কাম আগে তাঁদের মধ্যে ছিলই, এখন এই বেণুগান উহাকে উচ্ছলিত করে উঠাল। যদিও পূর্বশ্লোকে 'ক্টিলনয়নাদের মনোহর' এই বাক্যে এই গানের অনঙ্গ-বর্ধনতা গুণ পাওয়াই গিয়েছে, তথাপি এই শ্লোকে 'অনঙ্গবর্ধন' উক্তি হল, এই বৃদ্ধির আতিশয্য বলবার জন্ম, আরও এই 'অনঙ্গ' শব্দ প্রয়োগের বিশেষ কারণ, পূর্বে কাম বীজাস্কুর রূপেই ছিল, এখন পল্লবিত হয়ে উঠল, এরূপ অর্থ। এর দারা সেই বেণুগানের অমৃতসেক্ত উৎপ্রেক্ষাও দেওয়া হল অর্থাৎ বেণুগান যেন গোপীকামের গোড়ায় অমৃতসেক— সত্ত তথা ভাব উদয় হেতুই এই উৎপ্রেক্ষা। ব্রজস্ত্রিয়ঃ – ব্রঞ্কের স্ত্রীসকল, এদের মধ্যে বিশেষ স্ত্রীসকল অর্থাৎ কুফ্রপ্রেন্নসীগণ, প্রকরণ বলে এরূপ অর্থই আসে। অতএব কুফ্রগৃহীতমানসাঃ— প্রম আকর্ষক ক্ষের দারা পূর্বেই 'গৃহীত' আকৃষ্ট মন বা আমূল গৃহীত মন যাঁদের, সেই ব্রজ্ঞ্রীগণ অর্থাৎ কৃষ্ণ-প্রেয়সীগণ। আরও বিশেষ, তদানীং গীত শুনে গমন করতে লাগলেন। অব্যোব্যমলক্ষিতোদ্যমাঃ —পরস্পরের গমনোগুম বিজ্ঞাপিত না করে গমনের হেতু ঞ্জীধর ব্যাখ্যা করে-ছেন। অথবা, নিজ নিজ যু**থে** পরস্পার তাঁদের স্থাবতীদেরও না জানিয়ে গমন করতে লাগলেন, এখানে হেতু, কুষ্ণগৃহীত্তমানসাঃ--তদানীং কৃঞগৃহীতমনা হেতু তাঁদের বিচার-শক্তি শৃত্য হয়ে পড়া। অতএব জব-বেগে আজগু — আগমন করতে লাগলেন, কৃষ্ণের নিকট 'গমন করতে লাগলেন' এইরূপ পদ প্রায়োগই তো সমীচীন ছিল, কিন্তু তা না বলে 'আগমন করতে লাগলেন' বলার কারণ--বক্তা গ্রীশুকদেবের ক্ষুর্তি, সর্বদাই 🛍 ক্ষের নিকটে আছেন, কিম্বা গোপীদের সেই গমনবার্তা দ্বারা ভাববিশেষ উদয় হেতৃ তাঁদের মতই নিজেরও কৃষ্ণের নিকটে গমন ক্ষ্তি হওয়ায় তাঁর মনে হল যেন সাক্ষাৎ কৃষ্ণের নিকটেই আছেন, । এর পরের শ্লোকে কিন্তু আছে 'যযু' —এই পদটি 'চলন' অর্থ মাত্রই প্রকাশক। স যত্র কাল্ডো— যেখানে সেই কান্ত কৃষ্ণ আছেন, 'স' তাদৃশ কৃষ্ণ-স্মরণ উৎকণ্ঠা বচন— প্রাচীন ও ইদানীস্তন পরমমোহন রূপগুণবেণু ও ভাবের দ্বারা সেই গোপীদের ও আমাদের মোহিত করছেন, ইহাই এীণ্ডকদেবের অভীস্পিত অর্থ, 'যত্রকান্তঃ' রমণ কৃষ্ণ

### ৫। দুহস্তোংভিয**য়ু**ঃ কাশ্চিদ্ধোহং হিত্বা সমুৎসুকাঃ। প্যোংবিশ্বিতা সংঘাবমবুদ্বাস্যাপরা যয়ুঃ॥

- ৫। অন্বয় ৪ কাশ্চিৎ ত্হন্তঃ (গো দোহনং কুর্বতাঃ) দোহং হিছা সম্ৎস্ক্কাঃ (সত্যঃ) অভিযয়ঃ
  (কৃষণাভিম্থং অগমন্) অপরাঃ পয়ঃ অধিপ্রিত্য (চুল্ল্যামারোপ্য তৎ কাথমপ্রতীক্ষমানাঃ) য়য়ৄঃ ( গতাঃ ) সংযাবং
  (অপরাশ্চ গাধ্ম কণায়ং) অনুদ্বাস্থ্য (অনবতার্য গতাঃ)।
- ে। [পর্ম উৎকণ্ঠায় মমতা-অহস্তাস্পদ কর্মের অপেক্ষাশ্ন্যতা তিনটি শ্লোকে বলতে গিয়ে এখানে কোনও কোনও গোপীর স্বজাতি ধ্ম' পরিত্যাগ বলছেন যথা-— ]

কোনও কোনও গোপী কাউকে দিয়ে ছধ দোয়ানো কাজ করাচ্ছিলেন, বেণ্নুগীত শোনা মাত্রই উহা পরিত্যাগ করে, কেউ বা চুল্লীতে বসান ছধ না নামিয়েই, আবার কেউবা ভাঙ্গানো গমকণ পাক হয়ে গোলেও না নামিয়েই ধেয়ে চললেন বেণ্নুগীতের অভিমুখে।

যেখানে আছেন, সেই স্থানই প্রমস্থ্যময় স্থান, এরূপ অর্থ। সেই কৃষ্ণের বেণুবাত প্রম আকর্ষক বিত্যারূপ হওয়া হেতু অন্তত্ত ঘুরে বেড়ানোও এল না তাঁদের, এরূপ ভাব। ॥ জী ৪॥

- ৪। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ কলগীতস্ত্রগুদ্ধিতাঃ পঞ্চালিকা ইব তাঃ কুঞ্চান্তিকমায়াতা ইত্যাহ,— তৎ গীত মনোহরমপি মনোজবর্দ্ধনম্। কিঞ্চ, কুঞাে হি বেণুগীতাখ্যং মহাতীরং ব্রজে প্রেষিতবাংস্কেন চ ব্রজস্ত্রীণাং নিম্নপার্টন কর্ণনারেণান্তঃকরণকোষাগারং প্রবিশ্ব মনসা সহ ধৈর্যালজ্ঞাভয়বিবেকাদীনি মহাধনান্তপস্থত্য ঝটিত্যেবানীয় কুঞ্চায় দক্তানীত্যাহ,— কুঞ্চেন গৃহীতানি মানসানি মনাংসি চ মানসানি মনংসহদ্ধীনি ধৃতিস্মৃতিবিবেকলজ্ঞাভীতিমত্যাদীনি যাসাং তাঃ আজ্ঞাঃ মহাচৌরচক্রবর্ত্তিনঃ কুঞাৎ তানি স্বস্থবানি প্রার্থিয়িতুমিবেতি ভাবঃ। তদৈবং মন্তে তংমহাচৌরং টক্তঃ ব্যগ্রাণামন্তোক্তং ন লক্ষিত উন্তমাে যাসাং তাঃ, চৌরস্ত পশ্চাৎ পশ্চানেবাজ্ঞাঃ। কং প্রকান্তে ঘত্র জবেন বেগেন লোলানি কুণ্ডলাপলক্ষিতানি কৃষ্ণণকিষ্কিণ্যাদীন্তপি যাসাং তান্তেন সহ তাসাং বহিষ্করণ্যহস্থিতানি ধনাক্তর্মুল্যত্ব্রুয়া চৌরেণ তেন নাং স্থতানীতি ভাবঃ।
- ৪। প্রাবিশ্ব টীকাবুবাদ । মধ্রবেগুগান-স্ত্রে গাথা পুতুলের মতো দেই গোপীগণ ক্ষের নিকট এলেন, এই আশ্রে বলা হচ্ছে,— নিশম্য ইতি। সেই গীত মনোহর হলেও অবঙ্গ কামবর্ধ নকারী। আরও কৃষ্ণ 'বেগুগীত' নামক মহাচোরকে ব্রজে পাঠালেন, সেই চোরও কপাটখোলা কর্ণরারে অন্তঃকরণরূপ কোষাগারে প্রবেশ করে মনের সহিত ধৈর্ঘ-লজ্জা-ভয়-বিবেকাদি মহাধন সমূহ চুরি করে নিয়ে ঝটিতি কৃষ্ণকে দিল, এই আশ্রে বলা হচ্ছে, কৃষ্ণগৃহীতমাবসাঃ—কৃষ্ণের দ্বারা গৃহীত হয়েছে মন ও 'মান্দানি' মনসম্বন্ধী ধৃতি-স্মৃতি-বিবেক-লজ্জা-ভীতি-মতি প্রভৃতি যাঁদের সেই গোপীগণ আজ্গার্গ আগমন করতে লাগলেন, মহাচোর-চক্রবর্তী কৃষ্ণ থেকে সেই নিজ নিসমূহ প্রার্থনা করার জন্ত, এরূপ ভাব। এইরূপ মনে হচ্ছে যেন তথন সেই মহাচোরকে ধরবার জন্ত ব্যগ্র গোপীগণ পরস্পরের গমনোগ্রম লক্ষ্য না করেই চোরের পিছে পিছে ছুটে

- চললেন। কোথায় চললেন ? চললেন সেই রমণ বেখানে। জবের— গমন বেগে লোল—
  আন্দোলিত কুডলাঃ— কুণ্ডল পদটি উপলক্ষণে বলা হয়েছে, কন্ধন-কিন্ধিনী প্রভৃতিও আন্দোলিত হতে
  লাগল যাঁদের সেই গোপীগণ। এই গোপীদের বহিগৃহিত্ত কুণ্ডলাদি ধনসমূহ অল্পমূল্য বুদ্ধিতে
  সেই চোর চুরি করেনি, এরূপ ভাব। ।। বি° ৪।।
- ৫। শ্রীজীব টীকা ঃ এবং তৎপ্রাপ্তিমৃক্ত্বাপি প্রমমোহনতদ্গীতেনাবেগা-ন্নিজদেহদৈহিকাত্যপেক্ষয়াত্মকর্মলোক্ষর্মাদিকং পরিত্যজ্য চলিতানাং শ্লোকত্রয়া বিশেষ প্রতিপত্তরে পুনঃ প্রস্থানোচ্চমমেব বর্ণয়ংস্করাদে কাসাঞ্চিৎ স্বজাতি-কর্মপরিত্যাগমাহ—হহন্ত ইতি যুগাকমিদম্। হহন্ত্যো গাঃ অন্তর্ভূ তন্যর্থহাৎ দোহয়ন্ত্য ইত্যর্থঃ। অভিযযু-বের্ণুগীতাভিমৃথং যয়ুঃ। কাশ্চিদিত্যাদিকং বছরু য্থেষু কাসাঞ্চিৎ একক্রিয়াসংঘটনাৎ। 'বনিতাশত্য থুগাং' (প্রীভা ১০।২৯।৪৪) ইত্যপ্রে বক্ষ্যমাণহাৎ। দোহং দোহনং হৃদ্ধং বা, তথাভিয়ানে হেতুঃ— সমৃৎস্ক্রাঃ কালবিলম্বদহনাভ্যমর্থাঃ। এব হেতুরগ্রেহপি সর্ব্বভাহ্ন, অপরা ইত্যস্ত পূর্বেণ প্রেণাপ্যন্তম্মঃ, এবমগ্রেহপি, অন্যক্তিঃ। হদ্ধা, প্রশ্ব ল্যামধিশ্রিত্যান্ত্রান্তর্ভাত ॥
- ৫। **আজাব বৈ (তা টীকাবুবাদ :** এইরূপে গোপীদের কৃষ্ণ পাপ্তির কথা বলা হলেও তৎপর পরমমোহন বেণুগীত শ্রাবণে আবেগ বশতঃ নিজ নিজ দেহাদি উপেক্ষা করত ও আপন আপন কর্ম-লোকধর্মাদি পরিত্যাগ করত গমনরত গোপীদের বিশেষত্ব বুঝাবার জন্ম পুনরায় তিনটি শ্লোকে তাঁদের কৃষ্ণ-নিকট প্রস্থানোভাম বর্ণন করতে গিয়ে প্রথমে কোন কোন গোপীর স্বজাতি-ক্ম পরিত্যাগ বলা হচ্ছে, 'তুহন্তাঃ' ইত্যাদি তুইটি শ্লোকে—দুহন্তঃ—কোন কোন গোপাঙ্গনা ভাতাদের দ্বারা 'দোহয়ন্তঃ' গো-দোহন করাচ্ছিলেন, এরূপ অর্থ। অভিযয়ঃ— বেণুগীতের অভিমুখে গমন করলেন। ক্যান্চিৎ—কোনও কোনও গোপী, এরপ উক্তির কারণ, শ্রীরাধাদির বহু বহু যুথ অর্থাৎ দল ছিল, তার মধ্যে কোনও কোনও গোপী একই কর্মে নিযুক্ত ছিলেন। — 'শতশত গোপীয<sup>ু</sup>থের অধিপতি কৃষ্ণ' (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০২৯।৪৪)শ্লোকে এরূপ উক্তি পরে থাকা হেতু, এরূপ অর্থ করা হল। দোহংহিত্বা—দোহনকার্য, বা ছগ্ধ ত্যাগ করত। এইরূপ গমনে হেতু সমুৎসুকাঃ—কালবিলম্ব সহনে অসমর্থ। এই 'হেতু' ই পরের শ্লোকগুলিতেও সর্বত্র অনুসরণ করে চলবে। অপরা - অপর কোন কোন গোপী, এই পদটি পূর্বের ও পরের সহিত অন্বিত হবে। [ শ্রীধর—শ্রীকৃষ্ণ-জ্ঞাপক শব্দ শ্রেবণে কৃষ্ণপ্রবণচিত্তা গোপীদের সঙ্গে সঙ্গেই ব্রৈবর্গিক কর্ম নিরুত্তি হয়ে গেল—এই তত্ত্বটি প্রকাশ করতে করতেই যেন অঞ্ব সমাপ্ত কাজ ছেড়ে দিয়েও গোপীগণ ধেয়ে চললেন কুফের দিকে, সেই কথাটিই বলা হচ্ছে—তুহন্তা ইতি। প্রোইধিপ্রিত্য—চুল্লিতে বসান ছধের কোন অপেক্ষা না করেই ধেয়ে চললেন। সংযাবং— ভাঙ্গানো গমের অন্ন পাক হয়ে গেলেও তা অবুদ্বাস্থান নামিয়ে। ] অথবা, চুলাতে বসানো ছ্ধ জাল হয়ে গেলেও তা না নামিয়ে। ভাঙ্গানো গমকণ পাক হয়ে গেলেও না नामिरहा खीकी<sup>0</sup> हा THE RESERVE WE IN THE LABOUR.

# ৬। পরিবেষয়স্কান্তদ্ধিত্বা পায়য়স্তাঃ শিশূন, পয়ঃ। শুশ্রুষস্তাঃ পতীন, কাশ্চিদশ্বস্তোইপাদ্য ভোজনম্।

- ৬। **অন্তর্ম ঃ** কাশ্চিৎ পরিবেশরন্তাঃ তৎ (পরিবেশন কর্ম) হিত্বা (যয়ুঃ), (কাশ্চিৎ) শিশূন্ পরঃ (গোড়্ক্ষা) পার্য়ন্তাঃ (তৎ হিত্বা যয়ুঃ), কাশ্চিৎ পতীন্ শুক্রাবন্তঃ (তৎ কর্ম হিত্বা যয়ুঃ)(কাশ্চিৎ) অপ্লব্জঃ (ভূপ্পোনাঃ) ভোজনম্ অপাশ্ত (ত্যক্তা যয়ুঃ)।
- ৬। মূলাবুবাদ ৪ (লোকধম' ত্যাগ বলতে গিয়ে প্রথমেই কোনও কোনও গোপীর সামান্ত বন্ধুভূত্যাদির ত্যাগ বলা হচ্ছে) কেউ কেউ ঘরে অন্নাদি পরিবেশন করতে করতে, কেউ কেউ ভগিনী বা যা'র পুত্রাদিকে গোছগ্ধ পান করাতে করাতে, কেউ কেউ পতিসেবা করতে করতে, কেউ কেউ থেতে থেতে—তা ত্যাগ করে ধেয়ে চললেন বেণুগান শুনে সেই দিকে।
- ৫। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ তাসাং তৎপার্থগমনকালে পরমোৎকঠয়া বিলম্বস্যাসহ্ত্বাৎ মমতাহস্তাম্পদ-কন্ম'পিক্ষাভাবং শ্লোকত্রথ্যা বদন্ কাসাঞ্চিৎ স্বজাতিধর্মপরিত্যাগমাহ,— তৃহস্তঃ গা দোহয়স্তং দোহং দোহনকর্ম হিত্তা অভিযযুঃ অভিসম্রুঃ। পয়ো তৃশ্বং পাত্রস্থং চুল্ল্যামধিপ্রিত্য অধ্যারোহ্য এতৎ কাথমপ্রতীক্ষমাণাঃ কাশ্চিৎ সংযাবং গোধুমকণালং প্রুমপ্যনুষাস্য অনবতার্য্য।
- ৫। শ্রীবিশ্বটীকালুবাদ ঃ গোপীদেব কৃষ্ণপার্শ্বে গমনকালে পরম উৎকণ্ঠায় বিলম্ব না-সহ্য হওয়া হেতু মমতা-অহস্তাম্পদ কর্মের অপেক্ষা শূন্যতা তিনটি শ্লোকে বলতে গিয়ে কোন কোন গোপীর স্বজাতি-ধম পরিত্যাগ বলা হচ্ছে দুহন্তঃ—ভাতাদির দ্বারা গাভী-দোহন কার্য করাচ্ছিলেন, সেই দোহং—দোহন-কর্ম পরিত্যাগ করে অভিযয়ঃ— অভিসার করলেন। পয়ঃ—পাত্রস্থ হয় চুল্লিতে বিসয়ে সেই ক্ষীরের প্রতীক্ষা না করেই কোনও কোনও গোপী চললেন। সংযাবং—ভাঙ্গানো গমকণ-অন্ধ পাক হয়ে গেলেও না নামিয়েই চললেন। বি° ৫॥
- ৬। শ্রীজীব বৈ০ তো° টীকা ঃ এবং কাসাঞ্চিৎ সায়ন্তনমুখ্যকর্মতন্ত্র-পরিত্যাগম্কুন, তত্ত্বৈব কাসাঞ্চিৎ লোকধর্মত্যাগং পাদত্রয়া বদন্, তত্রাদে কাসাঞ্চিৎ সামান্তবন্ধুভ্ত্যাদিপরিত্যাগমাহ—পরীতি পাদেন। পরিবেশরন্ত্যো বন্ধুভ্ত্যাদিভ্য ইতি শেষঃ। তৎপরিবেশনং হিত্মা যযুরিতি পূর্ব্বেশৈবাদ্বয়ঃ। অতিক্ষেহাস্পদপরিত্যাগমিপ কাসাঞ্চিদাহ—পায়য়ন্ত্য ইতি পাদেন। হিত্মতান্ত্বর্ত্তে। বক্ষ্যমাণান্ত্রপারেণ ভগিনীযাত্পুত্রাদীন্ হিত্মাহন্তথা রসাভাসাপত্তঃ। এবং লোকপরিত্যাগম্বা ধর্মপরিত্যাগমাহ—শুক্রমন্তঃ শুক্রমনাণাঃ স্নানাত্রথোফোদকার্পনাদিনা সেবমানাঃ। কাসাঞ্চিদ্দেহাপেক্ষা-ত্যাগ মাহ—অগ্রন্ত্য ইতি, অগ্নন্ত্যা ভূঞ্জানাঃ। অনেন তৎপ্রেমাবিষ্টেষু দৈহিকশুক্তাগুদ্ধিবিচারো নাস্ত্রীতি গম্যতে॥ জ্লী০ ৬।।
- ৬। খ্রীজীব বৈ তা তীকালুবাদ ঃ এইরপে কোন কোন গোপীর সকাল বেলার মুখ্যকর্মাত্রয় গোদোহনাদি পরিত্যাগ বলবার পর কোনও কোনও গোপীর লোকধর্ম-ত্যাগ বলতে গিয়ে তম্মধ্যে প্রথমেই কোনও কোনও গোপীর সামাশ্য বন্ধু ভৃত্যাদির পরিত্যাগ বলা হচ্ছে 'পরিবেষয়ন্তঃ' পদে পরিবেষয়ন্তঃ বন্ধু ভৃত্যাদিকে পরিবেশন করতে করতে (তা ত্যাগ করে)। কোনও কোনও

## ৭। লিম্পন্তাঃ প্রমৃজন্তো ইন্যা অঞ্জন্তাঃ কাশ্চ লোচনে। ব্যত্যস্তবস্ত্রাভরণাঃ কাশ্চিৎ কৃষ্ণান্তিকং যয়ুঃ॥

- ৭। **অন্তর্য় ঃ অন্তা: লিম্পন্ত: (অন্মলেপনং কূর্বত্য:) প্রমৃজন্ত: (শরীরোন্মার্চ্ছনং কূর্বত্য) কাশ্চ (কাশ্চিৎ)** লোচনে অঞ্জন্ত: (অঞ্জনং কূর্বত্য) কাশ্চিৎ ব্যত্যাস্তবস্ত্রাভরণা: (বিপর্যয়ং প্রাপ্তানি বস্ত্রাভরনানি যাসাং তথাভূতাঃ সত্যঃ) কৃষ্ণান্তিকং যয়ু:।
- প। মূলাপুরাদ ঃ অশ্র কেউ কেউ অঙ্গে চন্দনাদি লাগাতে লাগাতে, আবার অশ্র কেউ বা অঙ্গ বা ঘরদোর পরিষ্কার করতে করতে, আবার অশু কেউ বা নয়নে কাজল লাগাতে লাগাতে, তা ছেড়ে দিয়ে, আবার অশু কেউ বা বসন-ভূষণ উল্টাপাল্টা করে পড়ে খেরে চললেন ঐ বেশুগানের দিকে।

গোপীর অতি মেহাস্পদ জন ত্যাগও বলা হচ্ছে 'পায়য়ন্তঃ' পদে। বক্তব্য অনুসারে এখানে 'শিশূন' পদে ভগিনী বা যা-র পুতাদিকে ত্যাগ করে চললেন (কারণ নিজ 'শিশু' হলে রসাভাস দোষ আসে)। এইরূপে লোক-পরিত্যাগ বলবার পর ধম'-পরিত্যাগ বলা হচ্ছে—'শুক্রাযন্তঃ পতীন' বাক্যে—পতিকে যখন স্নানের জন্ম গরম জল অর্পণ প্রভৃতি সেবাপয়ায়ণ ছিলেন, সেই সময় তা ত্যাগ করে চললেন। কোনও কোনও গোপীর দেহ-অপেক্ষা ত্যাগ বলা হচ্ছে 'অশ্বস্তাঃ' পদে। অশ্বস্তাঃ—খেতে খেতে (খাওয়া ত্যাগ করে), এর দারা বৃঝা যাচ্ছে কৃষ্ণপ্রেম-আবিষ্ট গোপীদের মধ্যে দৈহিক শুদ্ধি অশুদ্ধি বিচার লোপ পেয়েছিল। জী ও।।

- ৬। **শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ** স্ত্রীমাত্রধর্মত্যাগমাহ, পরিবেষয়স্ত্যস্তৎপরিবেশণং পতীন্ত্রফোদকপ্রদানাদিনা শুক্রমস্ত্যঃ কাসাঞ্চিদাবশ্যকদৈহিকবেশত্যাগমাহ। বি ৬।।
- ৬। শ্রীবশ্রটীকালুবাদ ঃ শ্রীমাত্রেরই যা ধর্ম, তার ত্যাগের কথা বলা হচ্ছে—পবিবেষয়ন্তঃ ইতি। পরিবেশন করতে করতে উহা ত্যাগ করেই চললেন। শুশ্রামন্তঃ—পতিকে গরম জল প্রদানাদি দারা সেবা করতে করতে উহা ত্যাগ করেই চললেন। বি°৬॥

### ৮। তা বার্য্যমাণাঃ পতিতিঃ পিতৃতিত্র′াতৃবন্ধুতিঃ । গোবিন্দাপহৃতাত্মানো ব ব্যবর্ত্তর মোহিতাঃ ॥

- ৮। **অন্থয় ঃ** গোবিন্দাপস্থতাত্মানো (গোবিন্দেন অপস্থতঃ চিল্জ যাসাং তাঃ) (অতঃ) মোহিতাঃ (হতবিবেকাঃ) তাঃ (ব্ৰজস্থলৰ্ষ্যঃ) পতিভিঃ পিতৃভিঃ ভ্ৰাতৃবন্ধুভিঃ বাৰ্য্যমানাঃ (নিৰুদ্ধমানা অপি) ন শ্বৰ্ণ্ডন্ত (ন প্ৰত্যব্ৰাঃ বভূবুঃ)।
- ৮। এই কুলবধূগণ পতিগণের দারা, কুল-ক্সাগণ পিতা প্রভৃতির দারা নিবারিত হয়েও গমনে বিরত হলেন না, কারন তাঁদের আত্মা পর্যন্ত সবকিছু গোবিন্দের দারা অপস্থত হওয়া হেতু তাঁরা স্ত্রচালিত পুতুলের মত চলতে লাগলেন।
- ৭। খ্রীজীব বৈ 'তো' টীকালুবাদ ঃ কোনও কোনও গোপী অহরহ কৃষ্ণ-প্রত্যাশায় বিরহেও অঙ্গে অনুলেপন ও কুণ্ডলাদি বহু আভরণ প্রতেন। গীতগোবিন্দ রীতি অনুসারে শ্রীভগৎপ্রেম-বিল্সিত এই নিজাঙ্গ-বেশেরও প্রম উৎকণ্ঠায় যে প্রিত্যাগ্ন, তা বলা হচ্ছে — লিম্পস্তা ইত্যাদির দারা। লিম্পন্ত্যঃ— অঙ্গরাগ করছিলেন, এই অঙ্গরাগ লেপনাদিও পরিত্যাগ করে চললেন অব্যা— অন্ত কোনও কোনও গোপী। প্রমৃজন্তাঃ— অন্ত কেহ কেহ অতি যত্নে গাত্র মার্জন কর ছিলেন, এই মার্জন ত্যাগ করে চললেন। উৎকণ্ঠাকে ত্যাগের কারণরূপে দেখানোর পর দৈহিক-দেহাদি অপেক্ষা যে পরিত্যাগ হবে, তাতে আর অধিক বলবার কি আছে। এতে কোনও কোনও গোপীর দেহাবয়ব বিশেষের অনুসন্ধানও ( অর্থাৎ কোনটি হাত কোনটি পা, এ অনুসন্ধানও ) ছিল না, ইহাই প্রকাশ করা হচ্ছে— 'ব্যত্যস্তেতি' পদে। পূর্বে যে সর্ব ত্যাগের অনুভাবক কথা বলা হল, তা 'বিভ্রম' নামক অনুভাব। এ বিষয়ে শাস্ত্রোক্তি—"বল্লভের প্রাপ্তি বেলায় মদনাবেশ-উৎকণ্ঠা বশতঃ হারমাল্য প্রভৃতি অলঙ্করণ স্থানের যে উল্টাপাল্টা, তাকে বিভ্রম বলে।" এর দারা বুঝা যাচ্ছে, এই গোপীদের প্রেম যেরূপ কুষ্ণের অপেক্ষিত, তথা তাঁদের বেশাদি নয়। তা হলেও পরে মিলন-কালে কুষ্ণ স্বয়ংই যথাযথ ভাবেই তাদের বেশাদি পরিয়ে দিয়েছিলেন. এরূপ বুঝতে হবে। এইরূপ এদের দোহনাদির অবশ্য অপেক্ষা থাকা হেতু পরপর শ্রেষ্ঠত্ব জানতে হবে অর্থাৎ লোহন অপেক্ষা ছয়োদ্বর্তন, ছয়োদ্বর্তন অপেক্ষা রন্ধন এইরূপে স্বামীসেবা পর্যন্ত পরপর শ্রেষ্ঠ। এইরূপে সকলেই কুষ্ণের নিকট প্রস্থান করলেন। জীব° ৭।।
- ৭। **এ বিশ্ব টীকা ঃ** লিম্পন্তঃ দেহে অন্থলেপং চন্দনাদিনা কুর্ববিত্যঃ প্রমূজন্তাঃ উদ্বর্ত্তনাদিকং কুর্ববিত্যঃ। কাসাঞ্চিদাবেগবশাদ্দেহাবয়ববিশেষপরিচয়স্তাপ্যভাবমাহ,—ব্যত্যন্তেতি। বিশ্রমাথ্যাহতুভাবোহয়ম্। যত্তকং,— "বল্লভ্তপ্রিপ্রেলায়াং মদনাবেশসন্ত্রমাৎ। বিশ্রমা হারমাল্যাদি-ভূষাস্থানবিপ্র্যায়' ইতি। বি ৭॥
- প। **আবিশ্ব টীকালুবাদ**ঃ কোনও কোনও গোপীর আবশুক দৈহিক-বেশ-ত্যাগ বলা হচ্ছে—
  লিম্পন্তঃ- দেহে চন্দনাদি অনুলেপ লাগাতে লাগাতে, তা ত্যাগ করে চলে গেলেন। প্রয়ৃজন্তঃতেল হলুদ বেসন ইত্যাদি গন্ধপ্রব্যাদি লাগাতে লাগাতে তা ছেড়ে দিয়ে চললেন। কোনও কোনও

গোপীর আবেগবশতঃ হাত-পা, কর্ণ-নাসিকা ইত্যাদি দেহাবয়ব বিশেষের পরিচয়ও ভুল হয়ে গেল, তাই বলা হচ্ছে—ব্যত্যস্তইতি অর্থাৎ ভূষণ উল্টাপাল্টা করে ধারণ, ইহা বিভ্রমাখ্য অনুভাব, যা শাস্ত্রে এরপ বলা আছে, "বল্লভের প্রাপ্তি সময়ে মদনাবেশ সম্ভ্রমবশে হার-মাল্যাদি ভূষণের যে স্থান বিপর্যয় তাকে বলে বিভ্রম।" ॥ বি॰ ৭॥

- ৮। শ্রীজীব বৈ. তে।° টীকাঃ অধুনা স্বীয়ৈব লাৎকারিত-বাহান্ত্রসন্ধানানামপি তাসাং ক্লবধ্-স্বাভাবিকজন পরমহস্ত্যজন্ম লজাদেরপি ত্যাগমাহ—তা ইতি। সর্ববা অপি তাঃ পত্যাদিভিঃ 'রু মু রাত্রৌ বহির্গম্যতে' ইত্যাদিনির্বন্ধেন মূহব গিয়মাণা অপি ন অবর্তন্ত, কিন্তু যযুরেবেত্যর্থঃ। কুতঃ ? মোহিতা হতবিবেকাঃ; তৎ কুতঃ গোবিদ্দেনাপত্বত আত্মা চিত্তং যাসাং তাঃ; অয়ং পত্যাদীনামপি শৈথিল্যে হেতুর্জ্ঞে রঃ, তদ্ভক্তিমাত্রস্থ সর্ববিদ্নাপহারিপ্রভাবত্বাৎ। তত্ত্বপত্তিকর্বত্তিভিঃ পতিভিঃ কাশ্চিৎ, পিত্রাদিভিশ্চ কাশ্চন; তত্ত্ব চ পিত্রাদিভিন্নবিবাহিতাঃ স্ববাসিত্যশ্চেতি; 'রক্ষেৎ কত্যাং পিতা প্রোঢ়াং পতিঃ পুত্রস্ত বার্দ্ধকে। অভাবে জ্ঞাতয়ম্বেবং ন স্বাতন্ত্র্যং ক্ষৃচিৎ স্থিয়ঃ॥' ইতি স্বত্তেঃ ॥
- ৮। খ্রাজীব বৈ° (তা° টীকালুবাদ ঃ পতি-পিতাদি স্বজনেরা জোর করে ধরে বাহান্ত্র-সন্ধান জাগিয়ে তুললেও কুলবধুর পক্ষে স্বাভাবিক ভাবেই যা পরম ছ্স্তাজ্য সেই লজ্জাদিও গোপীগণ ত্যাগ করে চললেন. এই আশরে বলা হচ্ছে, তা ইতি। তা বার্যমাবাঃ—গোপীগণ সকলেই পতিপুত্র প্রভৃতির দ্বারা 'এই রাত্তিতে বাইরে কোথায় যাচ্ছ' এইরূপে জেদের সহিত বার্বার নিবারিত হলেও ফিরলেন না, ধেয়েই চললেন, এরূপ অর্থ। কেন ? (মাহিতাঃ হতবিবেক (হওয়া হেতু ধেয়ে চললেন)। এ কি করে হল ? গোবিন্দাপহৃতাত্মাবো—গোবিন্দের দ্বারা অপহাত-চিত্ত হওয়া হেতু (হতবিবেক)। ইহাই পুনরায় পতি প্রভৃতিরও নিবারণ শৈথিল্যে হেতু জানতে হবে, কারণ কৃষ্ণভক্তি মাত্রেই সর্ববিদ্নহারি প্রভাব বর্তমান। নিকটবর্তী পতিগণের দ্বারা কেউ কেউ পিতাদির দ্বারা কেউ কেউ নিবারিত হলেন, এর মধ্যে অবিবাহিতা গোপীগণ ও পিত্রালয়ে অবস্থিতা বিবাহিতা গোপীগণ পিতার দ্বারা নিবারিত. 'শৈশবে পিতা, প্রোচ্ অবস্থায় পতি, আর বার্ধ ক্যে পুত্র, এদের অভাবে জ্ঞাতিগণ খ্রীলোককে রক্ষা করবেন— স্ত্রীদের স্বতন্ত্রতা নেই।'' জ্বী, ৮।।
- ৮। **শ্রীবিশ্ব টীকা**ঃ নন্থ, তাঃ প্রেমপ্রাবল্যাৎ সর্ব্বাপেক্ষাং তত্যজুরিত্যুচিতমেব তাসামপেক্ষ্যং তৎপত্যাদ্য়ং কথং তত্যজুন্তত্রাহ,—তাঃ কুকবধরঃ পতিভিঃ কুলকস্তাশ্চ তাঃ পিত্রাদিভিব র্যমাণা অপি ন স্ববর্ত্তন্ত । তত্র হেতুর্গোবিন্দেতি ভলজ্ঞাদীনাং কা বার্ত্তা তাসামাত্মনামপি গোবিন্দেনাপন্থতত্বাৎ, মোহিতা মূর্চ্চিতা ইতি স্কুত্রনঞ্চারিতপঞ্চালিক। ইবেত্যর্থঃ। পত্যাদিভির্গতপ্রাণানামপি ভার্য্যাদিদেহানামপ্রতিষ্ঠাভয়াদেব ক্সত্র সঞ্চারো ন সহত ইতি চেৎ ? সত্যং বিপ্রতিপত্তিরিয়ং যোগমায়ৈব সমাহিতা জ্ঞেয়, তচ্চ সমাধানং তর্মেব কল্পিতানাং তত্তৎক্ষণ এব তাদৃশগোপীনাং স্বস্থভার্য্যাদিকত্বন প্রত্যায়িতানাং স্ব স্ব গৃহান্ প্রতি পত্যাদিভিঃ পরার্ত্তনমেব ॥ বি ৮॥
  - ৮। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ আচ্ছা বেশ তো প্রেমপ্রাবল্য হেতু তাঁরা সর্ব-অপেক্ষা ত্যাগ

## ১। অন্তর্গুহগতা কাশ্চিদ্পোপ্যাংলক্ষবিবিগমাঃ। কৃষ্ণং তদ্ভাবনাযুক্তা দুধ্যমীলিতলোচনাঃ॥

- মলব্বর ঃ অন্তর্গহগতাঃ (গৃহমধ্যন্থিতাঃ অতঃ) অলব্ববিনির্গমা (বহির্গন্তমসমর্ঘাঃ) তদ্ভাবনাযুক্তাঃ
   (প্রাগাপি তচ্চিন্তাপরায়নাঃ) কান্চিৎ গোপাঃ (তদানীং) মীলিতলোচনাঃ (সর্তাঃ) কৃষণ তুধাঃ (অত্যর্থঃ চিন্তয়ামাস্তঃ)
- ১। মূলালুবাদ : কোন কোন গোপাসনা, যাঁরা সে সময় ঘরের মধ্যে ছিলেন, তাঁরা পত্যাদির বাঁধা হেতু বেরিয়ে আসতে না পেরে প্রীকৃষ্ণ-চিন্তায় নিমগ্ন হলেন। এঁরা সর্বদাই কৃষ্ণ-ভাবনা যুক্ত হলেও এই আপৎকালে অধ্ব মুজিতনেত্রে পর্মানন্দ্রন মূর্তি প্রীকৃষ্ণকে বিশেষ রূপে চিন্তা করতে লাগলেন।

করেতো করুক, এ উচিতই; কিন্তু এই গোপীদের তাঁদের পতি-পিতা প্রভৃতি কি করে ছেড়ে দিল ? এরই উত্তরে, তাঃ ইত্যাদি—কুলবধূনণ পতিনণের দ্বারা, কুলকন্যানণ পিতা প্রভৃতির দ্বারা নিবারিত হয়েও গমনে বিরত হলেন না। এ বিষয়ে হেতু গোবিন্দ ইত্যাদি—ভয়-লজ্জাদির কি কথা তাদের আত্মা পর্যন্ত গোবিন্দের দ্বারা অপহাত হওয়া হেতু মোহিতাঃ—তাঁরা মূর্চ্ছিতা অর্থাৎ স্ত্র-সঞ্চালিত পুতৃলের মতো চলতে লাগলেন। প্রাণ যাওয়ার অবস্থায় পড়লেও ভার্যাদির দেহের অপ্রতিষ্ঠা ভয় হেতুই অন্যত্র গমন পতিগণ সহা করতে পারেন না, এরূপ প্রশ্ন হদি উঠান হয়, তার উত্তরে—সত্যই, তবে এই বিরুদ্ধ ব্যাপার যোগমায়া দ্বারাই সংঘটিত হয়, এর সমাধান এইরূপ, যথা সেই সেইক্ষণেই যোগমায়ার দ্বারাই রচিত নিজ নিজ ভার্যারূপে প্রত্যয়-প্রাপ্ত তাদৃশ গোপীদের পতিগণের সহিত নিজ নিজ গৃহের দিকে প্রত্যাবর্ত্তন হল।।। বি প্রত্যাবর্ত্তন হল।।।

১। শ্রীজীব বৈ তা টীকা ঃ যদি চ তান্তাদৃশবিদ্ধেন বারিতা অভবিদ্বন্দ, তহি সন্থ এব দশমীদশামিব দশামগমিন্তারিতি; তাসাং সর্বাসামের ভাববিশেষং দৃষ্টান্তেন প্রদর্শন্ধন, তাসাং প্রস্থিতবতীনামের মধ্যে কাসাঞ্চিদ্বন্ধা-বিশেষমাহ—অন্তরিতি ত্রিভি:। অন্তর্মর্থঃ — শ্রীক্রয়্মস্ত ব্রন্ধপ্রেম্ব্রন্তরাবিৎ বিবিধা:— নিত্যসিন্ধাং, সাধন-সিন্ধান্ত। তত্রিকাসাং নিত্যসিন্ধান্তরাদেশাক্ষরাদে তাভির্বিশিষ্টত্বেনের তাদারাধনবিধানান্তক্তং। তদ্প্রশতীনাং তদারাধনানাং চানা-ভানস্তভাবিতত্বং, অতা শ্রীব্রন্ধসংহিতারাম্ (৫।৪০)— 'চিন্তামণিপ্রকর্মদ্মস্থ কর্মবৃক্ষ, লক্ষাবৃত্তেমু' ইতি, 'আনন্দচিন্ময়রস্থ প্রতিভাবিতাভি:' (৫।৫০) ইতি, 'শ্রিয়: কান্তাঃ কান্তঃ পরমপুক্ররং' (৫।৫০) ইত্যেতা এব তদীয়-লন্ধীত্বেনালাঃ। তত্র চ শ্রীশ্রীরাধিকারা বৈশিষ্ট্যং বৃহদ্-গোতমীয়ে— 'দেবী ক্রম্মন্ত্রী প্রোক্তা রাধিকা প্রদেবতা। সর্ববালন্ধীমন্ত্রী সর্বকান্তিঃ সম্মেহিনী পরা। ইতি। অতএব ঋক্-পরিশিষ্টে চ পরম্পার্মন্তিচারিত্বং প্রোক্তম্ - "রাধ্যা মাধবো দেবো মাধবেনিব রাধিকা। বিল্রাজন্তে জনেমু' ইতি; অতো মাৎস্থাদে — 'ক্র্র্য়ণী ছারবত্যান্ত রাধা বৃদ্ধাবনে বনে বনে' ইতি শক্তিত্বসাধারণ্যোনানাম্যোর্গণনেহপি বৈশিষ্ট্যং জ্রেম্ । অথাব্রাসাং সাধনসিদ্ধত্বং যথা পাদ্মোন্তর্যথণ্ডে— 'পুরা মহর্বয়ঃ সর্বে দণ্ডকারণ্যবাসিনঃ। দৃষ্ট্রা রামং হরিং তত্র ভোক্ত ইতি। প্রাক্ত্রন্থ তি সর্বের্ম গ্রের্মাপারানিক। হরিং সংপ্রাপ্যত্যনেনা-সম্প্রতাশ্চ গোক্তনে। হরিং সংপ্রাপ্য কামেন ততে। মৃক্ত ভবার্ণবাহি । ইতি। প্রাকৃল ইত্যস্ত হয়িং সংপ্রাপ্যত্যনেনা-

প্যন্বয়াৎ; 'যে যথা মাং প্রপাছন্তে' (শ্রীগী ৪।১১) ইতি স্থায়াচ্চ। মহর্ষয়ং পূর্বং তাদৃশভাবেন শ্রীক্লফোপাসক। ইত্যর্থং। অতো রামং দৃষ্ট্য ইতি সারপ্যেণ জাতস্বোপাসনা-সংস্কারা হরিং স্বোপাস্তং শ্রীক্লফমেবোপভোক্ত নৈচ্ছন্, লজ্জ্যা তু সাক্ষান বৃতবন্তঃ। ততশ্চ কল্লবৃক্ষস্থেবাবদতোহপি শ্রীরামস্ত প্রদাদাতেষামিষ্টদিদ্ধির্জণতা ইত্যাহ—তে দর্বেইতি। 'গোকুলে গর্ভতঃ স্ত্রীত্বমাপন্না, গোকুল এব সমুভূতা, গোকুল এব চ হরিং শ্রীকৃষ্ণং কামেন স্ববাদনাত্মদারেণ সংপ্রাপ্য তিশ্মনন্তগৃঁহ এব স্বয়মাবিভূ তং লক্ষ্মা ততন্তদনন্তরমেব ভবার্ণবাৰ্ম্মুক্তাঃ' ইতি। ন চ বক্তব্যম্ গোকুলজাতানাং প্রাপঞ্চিকদেহাদিস্থ ন সম্ভবতীত্যবতারলীলায়াঃ প্রাপঞ্চিকমিশ্রস্থাৎ। শ্রীদেবকীদেব্যামপি ষড়্গর্ভদংজ্ঞকানাং জন্ম শ্রুত ইতি। কদাচিৎ শ্রুতয়ো গোপ্যো জাতা ইতি বৃহদ্বামনপুরাণ-প্রসিদ্ধিঃ। অতএব ২থা ব্যাখ্যাস্থতে—'স্ত্রিয় উরগেন্দ্রভোগভুজদণ্ডবিষক্তধিয়ো, বয়মপি তে সমা<mark>: সম দৃশোহঙ্</mark>ছি সুরোজস্থধা' ইতি। গায়ত্রী চ তাস্থ জাতেতি পালে স্বষ্টিখণ্ডে যথা ব্রহ্মণা গোপক্তা-রূপায়। গায়ত্র্যা উদ্বাহে গোপেষু শ্রীবিষ্ণুবচনম্—'ময়া জ্ঞাতা ততঃ কন্সা দত্তা চৈষা বিরিঞ্চয়ে। যুশ্মাকঞ্চ কুলে চাহং দেবকার্যার্থসিদ্ধয়ে। অবতারং করিয়ামি মৎকান্তা তু ভবিয়তি॥'ইতি। অতঃ 'তৎপ্রিয়ার্থং সম্ভবন্ত স্থরস্থিয়ঃ' (খ্রীভা ১০।১।২৩) ইত্যত্রাপি তথা ব্যাখ্যাতম্। অতএব তাসাং চতুর্বিধন্তমূক্তং পাল্লে—'গোপ্যস্ত শ্রুতয়ো ক্রেয়া ঋষিজা গোপকত্যকাঃ। দেবকত্যাশ্চ রাজেন্দ্র ন মান্নুয়াঃ কথঞ্চন ॥' ইতি। অত্র গোপকত্যকা এব নিত্যাঃ ন মান্নুয়াঃ ; কথঞ্চ-নেতি প্রাকৃত-মান্ন্যতা-নিষেধাৎ। আস্কু চ পালোত্তরখণ্ডে নির্দ্দিষ্টানাং 'অন্তর্গৃহগতা' ইত্যুক্তানামণ্যেকত্বমূক্ত্বদাদৃশ্রেন লন্ধানাং লভ্যতে। 'এতা এব শুশ্রুষন্ত্যঃ পতীন্ কাশ্চিৎ' ইতি প্রোক্তা জ্ঞোঃ, আসাং দোহনাদি-পৃথক্-কন্ম'ান্তক্তেঃ অন্তর্গৃহগতত্বস্থ পতিশুশ্রুষায়ামেব তাৎপর্য্যাচ্চ। এতাসাঞ্চ সাধকত্বং গৃহত্যাগশ্রবণাৎ পাদ্মোতরখণ্ডাচ্চ কল্ল্যতে। তথা চ সতি যাঃ কাশ্চিদে্গাকুলে সমৃ্ছূতাঃ সাধনবশাৎ সিদ্ধপূর্ণভাবঃ, ন তু সিদ্ধদেহাঃ। নিতরামন্ত। ইব নিত্যসিদ্ধাঃ পতিশুশ্রষণার্থমন্তর্গ্রগতা গৃহমধ্যস্থিতা এব পত্যাদিভিঃ সাগ্রহন্বারাদি-নিরোধান্ন লন্ধো বিশেষেণ কেনাপি প্রকারেণ নির্গমো যাভিস্তাঃ। অত্র তাসাং সাক্ষাৎশ্রীগোবিন্দসঙ্গমে তাদৃশদেহ-স্থিতেরেব বিম্নস্তাৎ পূর্ববত্তম্ভক্তেঃ প্রতি শৈথিল্যং-বিধানাদাবপ্রবৃত্তিরিতি জ্ঞেঃম্। অলন্ধনির্গমত্বাদেব তম্ভবনাযুক্তাঃ তস্মিন্ শ্রীক্লফে সম্ৎকষ্টিতচিত্তাঃ সত্য কৃষ্ণং নিজচিত্তা-কর্ষকং তমেব দ্ব্যুর্ধ্বাতবত্যঃ। তত্ত্রাস্থভাবমাহ—হঃথবিশেষেণ ধ্যানাবেশেন চ মুক্তিতনেত্রাঃ ; যদ্বা, মীলিতমস্তর্হিতং লোচনমন্তাশেষজ্ঞানং যাসাং তাঃ॥ জী<sup>0</sup> ১ ॥

১। খ্রীজাব বৈ তা টিকাবুবাদ: যদি কোনও কোনও গোপী পতি-পিতা প্রভৃতির বল-প্রয়োগরূপ বিশ্বেরদারা ঘরে বন্ধ হয়ে পরেন, তবে দে অবস্থায় দক্ষে সঙ্গেই তাঁদের দশমী-দশার (মৃত্যুর) মতো দশা উপস্থিত হয়। তাই ব্রজস্থলরীদের সকলেরই ভাববিশেষ দৃষ্টাস্তের দারা দেখানোর জন্ম সেই অভিসারিকাগণের মধ্যে কোনও কোনও গোপীর অবস্থাবিশেষ বলা হচ্ছে—'অন্তর্গুহগতা' ইত্যাদি তিনটি শ্লোকে। এ সম্বন্ধে কিছু ব্রবার বিষয় আছে, তা এইরূপ—ব্রজে শ্রীকৃষ্ণের প্রেয়সী ছই প্রকার, নিত্যসিদ্ধা ও সাধনসিদ্ধা। এরমধ্যে একপ্রকার গোপীদের নিত্যসিদ্ধা অষ্টান্দশাক্ষর মন্ত্রাদিতে প্রকাশিত হয়ে আছে তাঁদের সহিত একত্র বিশিষ্টভাবে কৃষ্ণ-আরাধনা বিধান থাকা হেতু। সেই শ্রুতিসমূহ ত্রবং সেই আরাধনাসমূহ-যে অনাদি-অনন্ত তার প্রমান ব্রহ্মসংহিতায় থাকা হেতু অতঃপর উহার শ্লোক উদ্ধৃত কবা হচ্ছে, যথা—"লক্ষ্ক লক্ষ্ক কল্পবৃক্ষে পরিবেষ্টিত চিন্তামণি-বিনিত গৃহনিকরে স্বরভীপালনকারী ও শতসহস্র লক্ষ্মীদ্বারা সম্ভ্রমের সহিত সেব্যমান আদিপুরুষ

শ্রীগোবিন্দকে আমি ভজনা করি।" —(ব্র° স° ৫।৪॰)। আরও "নিখিলজনের আত্মস্বরপ হয়েও যিনি আনন্দচিন্ময় রসে নব নব রূপে সংস্কৃতা ও নিজরপতায় কলাস্বরূপা গোপীগণের সহিত গোলোকেই বাস করছেন, সেই আদিপুরুষ শ্রীগোবিন্দকে আমি ভজনা করি।" (ব্র° স° ৫।৫৩)। আরও, "গোলোকের কান্তাসকল লক্ষ্মীস্বরূপা, কান্ত পরমপুরুষ শ্রীকৃষ্ণ "—(ব্র° স° ৫।৬৭)। এইরূপে দেখা গেল ব্রহ্মসংহিতায় গোপীগণই কৃষ্ণের লক্ষ্মীরূপে উক্ত। এই গোপীগণের মধ্যেও আবার শ্রীরাধাই সর্বশ্রেষ্ঠরূপে উক্ত হয়েছেন বৃহৎগোতিমিয়ে, যথা-কৃষ্ণময়ী শ্রীরাধা নিখিলদেবীগণের শ্রেষ্ঠা, যে হেতু তিনি সর্বলক্ষ্মীময়ী, সর্বকান্তিষর্বরূপা ও সর্বসম্মোহিনী স্থতারাং সর্বশ্রেষ্ঠা।" অতএব খাক্পরিশিষ্টে রাধাকৃষ্ণের পরস্পর ঐকান্তিতা বলা হয়েছে, যথা "শ্রীরাধার সহিত শ্রীমাধ্ব ও শ্রীমাধ্বের সহিত শ্রীরাধা ভক্তজনের সম্মুখে বিরাজমান থাকেন।" অতএব মৎস্যাদি পুরাণে বলা হয়েছে— "শ্রীরুক্মিণী দ্বারাব্রতীতে এবং শ্রীরাধা শ্রীরুন্দাবন নামক বনে বিরাজমান" এইরূপে শক্তিসাধারণ্য এদের ছজনের একত্র গণনা হলেও জানতে হবে শ্রীরাধার বৈশিষ্ট্য আছে, তিনিই প্রেয়সী প্রধান।

অতঃপর গোপীদের মধ্যে যাঁরা দ্বিতীয় প্রকার সেই সাধনসিদ্ধগণের কথা বলা হয়েছে পদ্মোত্তর খণ্ডে, যথা—"পূর্বে দণ্ডকারণ্যবাসি মহর্ষিগণ তথার রামকে দর্শন পূর্বক সেই স্থুন্দরবিগ্রহ শ্রীকৃষ্ণকে ভোগ করার জন্ম ইচ্ছা করেছিলেন।" তাৎপর্যার্থ—শ্রীরামের সৌন্দর্য দর্শনে নিজ উপাস্থ শ্রীকৃষ্ণের স্মরণ হওয়ায় তাঁকেই উপভোগ করতে ইচ্ছা করলেন মহর্ষিগণ। অতঃপর তাঁরা সকলে গোকুলে গোপীগর্ভে জন্ম নিলেন। অতঃপর রাসলীলা কালে পতি-আদির হাতে বন্ধন দশার মধ্যেই শ্রীকৃষ্ণকে প্রাপ্ত হয়ে ভবসাগর পার হয়ে নিজ নিজ বাসনা অনুসারে নিত্যলীলা রাসে শ্রীকৃষ্ণকে প্রাপ্ত হয়েছিলেন, 'হরিকে প্রাপ্ত হয়ে' এই অংশের সহিতও 'গোকুল' এই অংশের অন্বয় করা হেতু এবং যাঁরা যে ভাবে আমাকে ভজনা করে, আমি তাঁদিকে সেই ভাবেই ভজনা করে থাকি' এই স্থায় হেতু-—এখানে অর্থ আসছে, মহর্ষিগণ পূর্বে তাদৃশভাবে শ্রীকৃষ্ণের উপাসক ছিলেন। অতঃপর দণ্ডকারণ্যে সমাগত শ্রীরামচন্দ্রের কৃষ্ণ-সাদৃশ্য বশতঃ তাঁকে দেখে নিজ উপাসনা-সংস্কার জেগে উঠায় 'হরিং' নিজ উপাস্ত কৃষ্ণকে উপভোগ করতে ইচ্ছা করলেন। কিন্তু লজ্জায় সাক্ষাৎ শ্রীরামচন্দ্রকে বরণ করলেন না। অতঃপর না-বললেও কল্পবৃক্ষের মতে। জ্রীরামচন্দ্রের প্রসাদ হেতু এই মহর্ষিগণের ইষ্টসিদ্ধি হল, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, তাঁরা সকলে স্ত্রীদেহে গোকুলে জন্ম নিলেন' এবং গোকুলেই 'হরিং' শ্রীকৃষ্ণকে 'কামেন' নিজ নিজ বাসনা অনুসারে 'সংপ্রাপ্য' সেই গৃহের ভিতরেই হয়ম্ আবিভূ'ত কুফাকে লাভ করে 'ততঃ' অতঃপর্ই ভবদাগর থেকে মুক্ত হলেন। এরূপও বলতে পারা যাবে না-যে, গোকুলজাত জনদের প্রাপঞ্চিক দেহাদি সম্ভব হয়না, কারণ অবতার লীলাতে প্রাপঞ্চিক মিশ্রন হয়ে থাকে। খ্রীদেবকীদেবীতেই বড়,গর্ভনামক প্রাপঞ্চিক পুত্রদের জন্ম শুনা যায়। কদাচিৎ শ্রুতিগণও গোপীগর্ভে জন্ম নিয়ে থাকেন, ইহা বৃহদ্বামনপুরাণে প্রাসিদ্ধ আছে। অতএব জ্রীভাগবতের শ্রুতি

অধ্যায়েও ব্যাখ্যা করবেন, যথা—ব্রজস্থন্দরীগণ ক্ষের সর্পরাজতুল্য ভুজদণ্ডের প্রতি প্রগাঢ় লালসা বহন করত যেমন কৃষ্ণদঙ্গ-আনন্দ প্রাপ্ত হন, আমরা শ্রুতিগণও সেইরূপ প্রাপ্ত হই গোপী-প্রাপ্ত হওয়ত তাঁদের সমভাবাপন্ন হয়ে।'' গায়ত্রীও গোপীগর্ভে জন্ম নিয়েছিলেন। ইহা পদ্মপুরাণের স্তিখণ্ডে উক্ত আছে, যথা ব্রহ্মার সঙ্গে গোপকতারপা গায়ত্রীর বিবাহ-সময়ে গোপেদের প্রতি জীবিষ্ণুর বচন— মামি পূর্বাপর জ্ঞাত হয়ে এই কন্তা ব্রহ্মাকে প্রদান করেছি। আমি যখন দেবগণের কার্যসিদ্ধির নিমিত্ত তোমাদের কুলে আবিভূতি হব, তখন এই কন্তা আমার কান্তা হবে। অতএব শ্রীমন্তাগবতের ১।২২ শ্লোকে বলা হয়েছে—গ্রীভগবানের প্রিয়কার্য সাধন করবার জন্ম দেবস্ত্রীসকল জন্মগ্রহণ করুন। অতএব পদ্মপুরাণে গোপীগণের চতুর্বিধর উক্ত হয়েছে, যথা--"হে রাজেন্দ্র! গোপীগণ চারভাগে বিভক্ত, যথা- শ্রুতিচরী, ঋষিচরী, গোপকতা ও দেবকতা। দেবকতাগণ কখনও মনুষ্য নন।" এর মধ্যে গোপকন্যাগণই নিত্য, মনুষ্য নন। এঁদের কেউ মানুষ না হওয়ার কারণ, এদের মধ্যে প্রাকৃত ভাব নেই। পদ্মপুরাণে উক্ত সাধনসিদ্ধ ঋষিচরী গোপীগণের এবং এই শ্লোকে উক্ত বলপ্রয়োগে গৃহ-মধ্যে আবদ্ধ গোপীগণের মধ্যে একত ও শক্তি-সাদৃশ্য রয়েছে। পূর্বে ষষ্ঠ শ্লোকে যাঁদের কথা বলা হয়েছে, ''পতি-শুক্রাষা-কারিণী কোনও কোনও গোপী'' তাঁরাই হলেন সাধনসিদ্ধা ঋষিচরী গোপী। এদের সম্বন্ধে দোহনাদি পৃথক কর্ম বলা হয় নি । এঁদের অন্তঃগৃতে থাকার তাৎপর্য পতি-শুক্রাষাতেই । এঁদের সাধক বলে সিদ্ধান্ত করা হচ্ছে, এঁদের দেহত্যাগ শ্রবণ হেতু ও পদ্মোত্তরখণ্ডে উক্তি হেতু। এরূপ হলে বুঝতে হবে যে গোকুলে জাত কোনও কোনও গোপী পূর্ব সাধনবশে সিদ্ধপূর্ণভাবা হয়েছিলেন, কিন্তু অবশুই সিদ্ধদেহা হন নি নিত্যসিদ্ধা জীরাধাদির মতো। এরাই পতি শুক্রাষার জন্ম গৃহাভ্যন্তরে গিয়েছিলেন। তাঁরা গৃহমধ্যে থাকা অবস্থাতেই পতি প্রভৃতি সাগ্রহে দারাদি বন্ধ করে দিলেন। কোনও বিশেষ উপায় এঁরা খুঁজে পেলেন না ঘর থেকে বের হয়ে যাওয়ার। এই সব গোপীদের দেহ অসিদ্ধ থাকার দরুণই নিতাসিদ্ধা গোপীদের স্থায় সাক্ষাৎ গোবিন্দ সঙ্গমে বিদ্ধ উপস্থিত হয়েছিল। নিতাসিদ্ধা গোপী-দের বেলায় ভক্তিদেবী যেমন পতিদের চিত্তে বাধাদানে শৈথিল্য জন্মিয়েছিলেন, এদের বেলায় তেমন শৈথিল্য জন্মতে তাঁর অপ্রবৃত্তি হল, এরূপ জানতে হবে। বের হতে পারলেন না বলেই ত ভাবলাযুক্তাঃ—সেই শ্রীকৃষ্ণে সমুৎকণ্ঠিত চিত্তা হয়ে কুষ্ণং - নিজ চিত্তাকর্ষক কৃষ্ণকেই দ্র্যাঃ—ধ্যান-করতে লাগলেন। সেই ধ্যান বিষয়ে অনুভাব বলা হচ্ছে—তঃখবিশেষে এবং ধ্যান আবেশে মীলিত-লোচবাঃ—মুদ্রিত-নেত্রা হয়েছিলেন, অথবা 'মীলিতম্' অন্তর্হিত-নেত্রা অর্থাৎ অশেষ জ্ঞান-শৃস্থা হয়ে-ছिलान ।। ज़ी° के ॥

১। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ অত্রোজ্জননীলমণ্যক্তরীত্যা বিবিচ্যতে, গোপ্যস্তাবন্দ্বিধাঃ—নিত্যনিদিদ্ধাণ্চ। সাধন-সিদ্ধাণ্চ দ্বিধাঃ—যৌথিক্যোধ্যোথিক্যণ্চ। যৌথিক্যণ্চ দ্বিধিধাঃ, শ্রুতিমুথভূতত্বাৎ শ্রুতিচর্য্যঃ ঋষিযুথভূতত্বাদৃষিচর্য্যণচ। ততশ্চাসাং চতুর্বিধন্তমূক্তং পালে। "গোপ্যস্ত শ্রুতয়ো জ্ঞেয়া ঋষিজা গোপক্যকাঃ। দেবক্যাণ্চ রাজেন্দ্র ন মান্ত্যাঃ কংঞ্চনে''তি গোপীত্বেনৈব মান্ত্ৰত্বে লব্ধংপি ন মান্ত্ৰ্য ইতি নিষেধস্তাসাং প্ৰাক্বতমান্ত্ৰব্বাভাবং জ্ঞাপয়তি। অত্ৰ গোপকত্মকা এব নিত্যসিদ্ধান্তাসাং সাধনাশ্রবণাৎ। গোপীত্বে সত্যপি কাত্যায়নার্চ্চনস্ত তু সাধনত্বং নরলীলত্বমেব জ্ঞাপয়তি। গোপীত্বস্থা সিদ্ধত্বাদেবেতি তৎপ্রসঙ্গ এব প্রপঞ্চিতম্। তাসাং নিত্যসিদ্ধত্বস্তু "অনন্দচিন্ময়রসপ্রতিভাবিতাভি"রিতি ব্রহ্মসংহিতোক্তা, তাসাং হলাদিনী-শক্তিত্বপ্রতিপাদনাৎ। "হলাদিনী যা মহাশক্তি"রিতি বুহদ্গৌতমীয়াচ্চ। তাভিঃ সহ ক্লফ্মন্ত রমণস্থানাদিস্বাচ্চ, দশাষ্টাদশাক্ষরাদিমন্ত্রেষু তাসাং নির্দেশাৎ তন্মন্ত্রোপাসনানাং তদ্বিধায়কশ্রুতীনাঞ্চানাগ্রন্ত কালভাবিত্যাচ্চ। ''সত্ববস্তমরস্ত্রিয়ঃ'' ইতি প্রমাণাবগতানাং দেবক্যানাং নিত্যসিদ্ধগোপিকাংশভূতত্বং ব্যাখ্যাতমুজ্জল-নীলমণৌ, স্রুতিচরীণাং সাধনসিদ্ধত্বং "কন্দর্প-কোটিলাবণ্যে ত্বয়ি দৃষ্টে মনাংসি নঃ। কামিনীভাবমাসাভ স্মরক্ষ্ণান্তসং-শত্নঃ॥ ঘথা অল্লোকবাসিন্তঃ কামতত্ত্বেন গোপিকাঃ। ভজন্তি রমণং মত্বা চিকীর্ধাজনিনস্তবে" ত্যাদিবৃহদ্বামনবচনেভ্যেহবগতং। ঋষিচরীণাঞ্চ ''গোপালোপাসকাঃ পূর্ব্বমপ্রাপ্তাভীষ্টসিদ্ধয়'' ইত্যুজ্জননীলম:্যক্তানাং তথাভূতত্বং, পুরা মহর্ষয়ঃ সর্ব্বে দণ্ডকারণ্য বা-সিনঃ। দৃষ্টা রামং হরিং তত্ত্র ভোক্ত ুমৈচ্ছন্ স্থ<sup>ে</sup>গ্রহম্। তে সর্বেষ স্ত্রীত্তমাপরাঃ সমৃদ্ভূতাশ্চ গোকুলে। হরিং সম্প্রাপ্য কামেন ত-তো মূক্তা ভবার্ণবা''দিতি পান্মোত্তরথগুাৎ। অত্র রামং দৃষ্ট্বা হরিং ভোক্তু মৈচ্ছিন্নিতি রামসৌর্য্যদর্শনেন স্থোপাস্তস্ত হরের্গোপালস্য শ্বরণাত্তমেব ভোক্ত্ মৈচ্ছন্নিত্যর্থঃ। লজ্জ্বা তু সাক্ষাত্তং ন বৃতবস্তঃ ততশ্চ কল্পবৃশ্বস্যেবাবদতোহপি শ্রীরামস্য প্রসাদাত্তেষামভাষ্ট-সিদ্বিষ্ণাতেত্যাহ,—তে সর্ব্বে ইতি। হরিং কামেন সম্প্রাপ্যেত্যস্থসংহিতং ফলং ততঃ কামাদেব হেতোর্ভবার্ণবাৎ সংসারাম্মুক্তা ইত্যনম্বদংহিতং ফলম্। অএ "মাতরঃ পিতরঃ পুত্রা" ইতি "২ৎপত্যপত্যস্কলামমূর্তিরদ্ব" ইতি 'পৈতিস্থতাম্বন্ত্রভাতৃ-বান্ধবান্" ইত্যান্তগ্রিমগ্রন্থদুষ্টেরপত্যবত্যো গোপ্য এবাস্তগৃহি-নিক্ষনা বভূবুরিতি শ্রীকবিকর্ণপূরগোস্বামিক্বতদশমম্বন্ধটীকানাং দৃষ্টং। অতন্তদন্তসারেণ সার্ব্বত্রিকং মূলার্থমব্যাপ্তার ব্যাখ্যায়তে,—গোপালোপাসকা ঋষয়ন্তে শ্রীরামমূর্তিমাধুরীদর্শনাদ্রাগ-ময়ভক্তের্নিষ্ঠারুচ্যাসক্তিরতাঙ্কুরভূমিকা আরুঢ়াঃ সম্যাগপরিক্কক্ষায়া অপি শ্রীযোগমায়য়া দেব্যা গোকুলমানীয় গোপীগভে জনিতাঃ কন্তক৷ বভূবুঃ ৷ তাসামেব মধ্যে কাশ্চিন্নিত্যসিদ্ধগোপীসঙ্গভূমা বয়ঃসন্ধিদশামারভাব লব্ধপূর্বান্তরাগাঃ স্ফৃত্তি-প্রাপ্তকৃষণান্দলাঃ দক্ষদম্যক্ষায়াঃ প্রেমন্নেহাদিভূমিকা আরুঢ়াঃ গোপৈরু গুঢ়া অপি যোগমায়হাৈব তদক্ষশর্শ দোষান্দ্রহিতা-শ্চিন্ময়দেহভূতাঃ ক্লফোপভূক্তান্তস্থাং রাত্রো বেণুবাদনসময়ে পতিভির্বাধ্যমাণা অপি যোগমায়াসাহায্যপ্রসাদান্নিত্যসিদ্ধ-গোপীভিঃ সহিতা এব প্রেষ্টমভিদক্ষঃ। কাশ্চিত্ত্ব নিত্যদিদ্ধাদিগোপীসক্ষভাগ্যাভাবাদলব্ধপ্রমাধাদগ্ধকধায়া গোলৈ বুৰ্বঢ়া গোপোপভুক্তা অপত্যবত্যো বভূ**বু:। তাঃ খল্ তদনন্তরমেব নিত্যসিদ্ধাদিগোপীসঙ্গভূ**মা রুঞ্চাঙ্গসঙ্গ<mark>শ</mark>গ্হোদ্রেকাৎ পূর্ব্ব-রাগবত্যস্তাসঃ কুপাপাত্রীভবস্ত্যোহপি কুষ্ণাঙ্গসঙ্গাযোগ্যদেহত্বেন যোগমায়াসাহায্যাকরণাৎ পতিভির্বারিতাঃ কুন্দমভিসর্জ্ত ম-ক্ষমা মহাবিপদ্গ্রস্তাঃ পতিভ্রাতৃ-পিত্রাদীন্ স্বপ্রাণবৈরিত্বেন পশ্রস্তো মরণদশায়ামুপস্থিতায়াং সত্যাং ঘথান্তা মাত্রাদিস্ববন্ধু-জনং স্মরতি তথৈব স্বপ্রাণৈকবন্ধুং ক্লফং সম্মক্রিত্যাহ,—অন্তরিতি। ন লন্ধো বিনির্গমো যাভিন্ত। ইতি পতিভির্বার্য্যেব সতৰ্জ্জনং সমষ্টিকমূপবিষ্টথাদিতি ভাবঃ। সদৈব ভদ্তাবনয়া যুক্তা অপি তদানীং দ্ধাঃ। হা হা প্রাণৈকবদ্ধো, বৃন্দা-বনকলানিধে; জন্মান্তরেহপি তৎ প্রেয়দীভূয়াসমস্মিন্নন্তকালে জন্মুখচক্রং ১৮কৃষা নাপশ্যং ভবতু মনসাপি পশ্রানীতি প্রত্যেকং স্বগতমন্থলপজ্যো মৃদ্রিতলোচনাঃ সত্যো নিতরাং দ্ব্যাঃ ॥ বি<sup>0</sup> ৯ ॥

১। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ এ বিষয়ে উজ্জ্বলনীলমণি-উক্তরীতিতে বিচার করা হচ্ছে—
তাবং গোপীগণ দ্বিধি—নিত্যসিদ্ধা ও সাধনসিদ্ধা। সাধনসিদ্ধাগণ আবার দ্বিবিধ— যৌথিক ও
অযৌথিক। পুনরায় যৌথিকগণ দ্বিধি। শ্রুতিযুথভূত হওয়া হেতু শ্রুতিচরী এবং ঋষিযুথভূত
হওয়া হেতু ঋষিচরী। স্থুতরাং পদ্মপুরাণে এই গোপীগণ চতুর্বিধরূপেই উক্ত হয়েছেন, যথা—

"গোপীগণ শ্রুতিচরী, ঋষিচরী, গোপক্সা ও দেবক্সা। এরা কখনও-ই মারুষ নন।'' গোপী-স্বরূপে এঁরা মাতুষ হলেও, মাতুষ নন। এই নিষেধ তাঁদের প্রাকৃত মাতুষ-ভাবের অভাব জ্ঞাপন করছে। এই চতুর্বিধের মধ্যে গোপক্সাগণই নিতাসিদ্ধা, তাদের সাধন-অশ্রবণ হেতু। গোপী-হলেও এঁদের যে কাত্যায়নীব্রতরূপ সাধন দেখা যায়, তা তাঁদের নরলীলা ভাবই প্রকাশ করছে, অন্ত কিছু নয়, কারণ গোপী হওয়া হেতু তাঁরা নিত্যসিদ্ধাই কোনও সাধনার অপেক্ষা নেই। ইহাই বস্ত্রহরণ প্রদঙ্গে ুবিস্তারিত ভাবে বলা হয়েছে। এই গোপীদের নিত্যসিদ্ধত্ব প্রতিপাদিত হচ্ছে, — ব্রহ্মসংহিতার " আনন্দচিন্ময়রসপ্রতিভাবিত " ইত্যাদি ্বাক্যান্স্সারে এঁদের জ্ঞাদিনী শক্তিৰ প্রতিপাদন হেতু, ''জ্ঞাদিনী যা মহাশক্তি'' ইত্যাদি বৃহৎগোতমীয় তল্তের বচন হেতু, এই গোপীদের সহিত কৃষ্ণের রমণ অনাদি হওয়া হেতু, দশাক্ষর ও অষ্টাদশাক্ষর মন্তে এই গোপীদের উল্লেখ থাকা হেতু এবং কৃষ্ণমন্ত্র-উপাসনার ও তদ্বিধায়ক শ্রুতিসকলের অনাদি-অনন্ত-কালঘটিত হওয়া হেতৃ। "সম্ভবস্থমরস্ত্রিয়ঃ" অর্থাৎ দেবক্যাগণ শ্রীকৃঞ্বের প্রীতির জন্ম ব্রঙ্গে জন্মগ্রহণ করুন, শ্রীমন্তাগবতের এই প্রমাণ থেকে অবগত দেবক্সাগণ যে নিত্যসিদ্ধ গোপীকা-অংশভূত, তা উজ্জলনীলমণিতে ব্যাখ্যা হয়েছে। শ্রুভিচরীগণ যে সাধনসিদ্ধ তার প্রমাণ বৃহদ্বামন পুরাণে পাওরা যায়, যথা — "শ্রুতিগণ বলছেন — কন্দর্পকোটি লাবণ্যময় তুমি আমাদের নয়নগোচর হলে আমাদের মন কামিনীভাব প্রাপ্ত হয়ে কন্দর্পপীড়ায় যে ক্ষুদ্ধ হয়ে উঠেছে, এতে কোনও সন্দেহ নেই। যেমন ব্রজবাসিনী গোপীগণ কামতত্ত্বে রুমণ মনে করে তোমাকে ভজন করছে, সেইরূপ আমাদের মনও তোমার ভজনে ইচ্ছুক হয়েছে।" ঋষিচরীগণও যে সাধনসিদ্ধ, তা প্রতিপাদিত হয়েছে উজ্জ্বলনীলমণির এই উক্তি অনুসারে, যথা—"গোপাল উপাদক মহর্ষিগণ পূর্বে অভীষ্ট সিদ্ধি প্রাপ্ত হন নি।" যেহেতু পদ্মোওরখণ্ডে উক্ত হয়েছে.—"পুরাকালে দণ্ডকারণ্য-ৰাসী মহর্ষিগণ 'রামংদৃষ্টনা ইত্যাদি' মাধুর্যমূতি রামের দর্শনে নিজ উপাস্ত 'হরেঃ' গোপালের স্মরণ হেতু সেই 'হরিং' গোপালকেই ভোগ করতে ইচ্ছা করলেন<sub>া</sub>'' কিন্তু লজাবশতঃ সাক্ষাৎ তাঁকে বরণ করলেন না। অতঃপর কল্পরক্ষ যেমন কিছু না বলেই প্রার্থনা পূরণ করে, সেইরূপ শ্রীরামচন্দ্র তাঁদের মনোবাঞ্ছা বিষয়ে কোন কথা না বললেও তাঁরই প্রসাদেই মহর্ষিদের অভীষ্টসিদ্ধি হয়েছিল। তাঁরা গোকুলে গোপীগর্ভে স্ত্রীদেহে জন্ম নিয়ে কামে শ্রীকৃষ্ণকে প্রাপ্ত হয়েছিলেন, যা তাদের অভীষ্ট ফল। অতঃপর সেই কামহেতুই তাঁদের নির্ধারিত ফল সংসার থেকে মুক্তি লাভ হয়ে-ছिল।

শ্রীকবিকর্ণপুরগোম্বামিকত দশমের টীকায় বলা হয়েছে—সন্তানবতী গোপীগণই গৃহের মধ্যে আবদ্ধ হয়েছিলেন অভিসার কালে, যা বুঝা যায় পরের এই শ্লোকগুলি থেকে, যথা—
"তোমাদিগের মাতা-পিতা-পুত্র-ভ্রাতা-পতিগণ তোমাদিকে অনুসন্ধান করছে ইত্যাদি"—

(এীভা° ১০৷২৯৷২০), "হে অঙ্গ! তুমি যে বললে ন্ত্রীলোকের পতি-পুত্র প্রভৃতির অনুসরণ করে চলাই স্বধ্ম হত্যাদি " — ( শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।২৯।৩২ ); এবং " হে অচ্যুত, পণ্ডি-পুত্র প্রভৃতিকে পরিত্যাগ করে আমরা তোমার নিকট এসেছি ইত্যাদি" —( জ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৩১।১৬)। অতএব এই অনুসারেই মূলার্থের সার্বত্রিক্তা। পূর্বে বিস্তারিতভাবে বলা না হলেও এখানে ব্যাখ্যা করা যাচ্ছে-শ্রীগোপালের পূর্ব উপাসক মহর্মিগণ জ্রীরামমৃতিমাধুরী দর্শন হেতু রাগময় ভক্তির নিষ্ঠা-রুচি-আসন্জি-রত্যস্কুর-ভূমিকা আরু ত হলেন। অতঃপর সম্যক্ অপরিপক্ক-ক্ষায় হলেও খ্রীযোগমায়াদেবী তাঁদিকে গোকুলে নিয়ে এসে গোপীগর্ভে জন্ম দিলেন কন্সারপে। অতঃপর তাঁদের মধ্যে কোনও কোনও ক্যার জ্রীরাধাদি নিত্যসিদ্ধ গোপীসঙ্গ প্রাপ্তি হেতু বয়ঃসন্ধিদশা আরম্ভেই পূর্বান্থরাগ প্রাপ্তি হল, স্ফুর্তিতে কৃষ্ণাঙ্গসঙ্গ প্রাপ্তি হল, তাঁদের চিত্তকষায় অর্থাৎ চিত্তমালিতা সম্পূর্ণ দূরিভূত হয়ে গেল, তাঁর। প্রেম-স্নেহাদি ভূমিকা আর্ঢ় হলেন, এ অবস্থায় গোপগণের সহিত বিবাহ সম্বন্ধে বন্ধ হলেও যোগমায়ার কৌশলে পতিগণের অঙ্গস্পর্শ দোষ রহিত অবস্থায় থাকলেন—এই চিন্ময়দেহ প্রাপ্ত কৃষ্ণ-উপভূক্তা গোপীগণ দেই রাসরজনীতে বেণুবাদন-সময়ে পতিদের ছারা বাধা প্রাপ্ত হয়েও যোগমায়ার সাহায্যরূপ প্রসাদে নিত্যসিদ্ধ গোপীদের সহিতই প্রেষ্ঠ কৃষ্ণাভিসার করলেন। কোনও কোনও গোপী কিন্তু শ্রীরাধাদি নিত্যসিদ্ধ গোপীসঙ্গে—ভাগ্যের অভাবে প্রেমের অপ্রাপ্তি হেত অদম্ধ-ক্ষায় থেকে গেলেন, এ অবস্থায় গোপেদের কর্তৃক বিবাহিতা হয়ে গোপ-উপভূক্তা হয়ে অপত্যবতী হলেন। তাঁরা এরপর নিত্যদিদ্ধাদি গোপীসঙ্গ প্রাপ্তিতে কৃষ্ণাঙ্গসঙ্গস্পৃহা উদ্রেক হেতু পূর্বারাগবতী হলেন; কিন্ত নিত্যসিদ্ধা গোপীদের কুপাপাত্রী হয়েও একিঞাঞ্চ সঙ্গের অয্যোগ্য দেহ নিবন্ধন যোগমায়া সাহায্য না-করা হেতু পতিদের ছারা বাধাপ্রাপ্ত হলেন অভিসার-কালে। কুফাভিসারে অক্ষম হয়ে তাঁরা মহাবিপদগ্রস্ত হয়ে পড়লেন, পতি-ভ্রাতৃ-পিত্রাদিকে স্বপ্রাণশক্র বলে দেখতে লাগলেন। মরণদশা উপস্থিত হলে ইতরজন যেমন মাতা-পিতা প্রভৃতি নিজ বন্ধজনদের স্মরণ করে, দেইরূপই এঁরা তখন নিজ প্রাণবন্ধ কুষ্ণকে স্মরণ করতে লাগলেন। এই আশয়ে বলা হচ্ছে—অন্তর্গৃহইতি। অলক্ষবিনির্গমা—পতিগণ দ্বারদেশে যপ্তিহস্তে বদে তজ ন করতে থাকায় এই গোপীগণ ঘর থেকে বের হয়ে অভিসার করতে পারলেন না। এরা সদাই কৃষ্ণভাবনা যুক্ত হলেও এই আপংকালে দ্ব্যঃ—ধ্যান করতে লাগলেন—'হা হা প্রাণৈকবন্ধো, বুন্দাবনকলানিধে, জন্মান্তরেও যেন তোমার প্রেয়সী হতে পারি। এই মরণকালে তোমার মুখচন্দ্র স্বচক্ষে দেখতে পেলাম না। না পেলাম, এখন মনেই দেখতে থাকি''—সকলেই এইরূপ বিলাপ করতে করতে মুদ্রিত নেত্রা হয়ে গভীর ধ্যানে মগ্ন হলেন ।। বি°৯ ॥

### ১০-১১। দুঃসহপ্রেষ্ঠবিরহ-তীব্রতাপধুতাপুভাঃ। ধ্যাবপ্রাপ্তাচ্যুতাশ্লেম-বির্'ত্যা ক্ষীণমঙ্গলাঃ॥ তমেব পরমান্তাবং জারবুদ্ধ্যাপি সঙ্গতাঃ। জহুপু'ণময়ং দেহং সদ্য প্রক্ষীণবন্ধবাঃ॥

১০-১১। **অবয়** ঃ তুংসহ প্রেষ্ঠবিরহতাপধুতাশুভাঃ (প্রেষ্ঠকৃষ্ণশ্র যং তুংসহং বিরহং তেন যং তীব্রং তাপং তেন 'ধুতানি' ক্ষয়ং গতানি অভভানি যাসাং তাঃ) ধ্যানপ্রাপ্তাচুতাশ্লেষনির্বৃত্ত্যা (ধ্যানপ্রাপ্তা অচ্যুতশ্র আলিঙ্গনেন যা প্রমন্থপভোগঃ তয়া) ক্ষীপ্মন্ধলাঃ (ক্ষীণানি 'মন্ধ্রলানি' বিষয় স্থখানি ব্রহ্মানুতস্থখানি চ যাসাং তাঃ) (অতএব) প্রক্ষীপ্রস্কনাঃ (বিনষ্টং বন্ধনং যাসাং তাঃ) জারবুদ্ধা (উপপতিমত্যা) অপি তং প্রমাত্মানং (শ্রীকৃষ্ণং) এব সঙ্গতাঃ (প্রাপ্তা সত্যঃ)

১০-১১। মূলালুবাদ ঃ এঁদের হংসহ প্রেষ্ঠবিরহের তীব্র তাপের নিকট মহাকালক্টাদিরপ পরঃসহস্র অশুভসমূহ তুচ্ছ হয়ে গেল এবং ফ্রিতে আগত ক্ষেরে আলিক্সন-পর্মাননের
প্রাকৃত-অপ্রাকৃত সমস্ত মঙ্গল জীর্ণ হয়ে গেল। এঁরা প্রেমাম্পদ কৃষ্ণকৈ অতি নিকৃষ্ঠ জার
ব্দিতেই সম্প্রাপ্ত হলেন – দেহের গুণময়তা ত্যাগান্তে, যোগমায়ার আত্বক্ল্যে স্থা পত্যাদির
নিবারণ থেকে মুক্ত হয়ে।

১০-১১। খ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> টীকা ঃ তৃতশ্চ সন্থ এব শ্রীকৃষ্ণেন সহ সংযোগং প্রাপ্তা ইত্যাহ্য— হ্ঃসহেতি য্গাকেন। তবােৎকঠাপরিণামং হঃসহেত্যর্ভেন, ধ্যানপরিণামং ধ্যানেত্যর্ভেনাহ। উৎকঠয়া হঃসহ-প্রেষ্ঠবিরহঃ বিপ্রনম্ভাগ্যো ভাবং, তেন তীব্রতাপস্তেন ধ্তাগুভাঃ ধ্যানেন হেতুনা প্রাপ্তা মাচ্যুত্ত নিজভক্তেমু চ্যুতিরহিতত্বেন, প্রসিদ্ধ্যাশ্রেষ-নির্ব্ তিস্তয়া ক্ষীণমঙ্গলাঃ, অত হঃসহ-শব্দেন তীব্র-শব্দেন চ হঃখন্ত পরাকাষ্ঠা দশিতা, অচ্যুত্ত-শব্দেন নির্বৃতি-শব্দেন চ হুংখন্ত পরাকাষ্ঠা দশিতা, অচ্যুত্ত-শব্দেন নির্বৃতি-শব্দেন চ হুখন্ত চ। অশুভং ভগবরিত্য-সংযোগপ্রাপ্তি-প্রাচীনদশায়াং হঃখজনিকা তদ্বিরহক্ষ্তিঃ। মঙ্গলঞ্চ তদ্দশায়ান্মের স্থেজনিকা প্রাপ্তর্যাত্ত তাব-ত্যোশ্চ তয়োঃ শনৈর্ভোগ্যয়েরপি সম্প্রতি যুগপদেব ভোগো জাত ইতি ধৃত্যং ক্ষীণহঞ্চোক্তম্।

অতন্তবৈ তং শ্রীক্রঞ্মের সঙ্গতা মিলিতাং । তথা চ বাসনাভাষ্ম্বতং মার্কণ্ডেয়বচনম্—'তদানীমের তাঃ প্রাপ্তাঃ শ্রীমন্তং ভক্তবৎসলম্ । ধ্যানতঃ প্রমানন্দং ক্রম্ম গোক্সনায়িকাঃ ॥' ইতি । তয়োঃ শব্দমোঃ পাপপূণ্যপর্যায়ত্বাভাবাৎ তয়োঃ স্বস্ব-প্রতিনিয়তফলদাতৃত্বাৎ, পাপশু তু স্ক্তরাং ভগবিরহময়-প্রেম-দ্যোরকভাবাৎ; 'ন কর্মবন্ধনংজন্ম বৈফ্রানাঞ্চ বিভতে' ইতি পাদ্যোত্তরকার্ত্তিক মাহাত্ম্মগুণ্ডাম্পারেণ তাসাং স্ক্তরাং তৎপ্রারক-জন্মত্বাভাবাৎ। কিন্তু 'গুরুপুল্রমিহানীতম্ ) শ্রীভা ১০।৪৫।৪৫ ) ইত্যাদি-ভায়েন প্রারক্ষণারক্ষণয়োঃ স্বপ্রেমবর্দ্ধনিদ্ধ-শ্রীভগবিদিচ্ছক-ময়ত্বাৎ নাভাথা ব্যাখ্যাতম্। নম্ন কিং জারত্বেন সঙ্গতাঃ ? নেত্যাহ —তাদৃশ-রাগেণিংস্ক্রন্ত্বান সোপানীক্রতয়া জারবুর্নাপি প্রমাত্মানং সর্বাংশি-প্রমন্থরূপত্বেন সর্ব্বেমাপি স্বভাবত এব যত্বপত্যাদি-শব্দবৎ পালকত্বেনাপি পতিত্বে সিন্ধে ভাব-বিশেষধারিশীনাং তাসাং রমণত্বেনাপি পতিরাসাবিতি পতিরূপমেবেত্যর্থঃ। রমণত্বালভিনিব জারবুর্ন্নাপি তত্মিন্ সঙ্গম্যমানেহপি রমণত্বলিজ্ঞায়াঃ প্রপল্ ভ্রত্বাৎ জারত্বশ্ব তত্মিন্ সর্বাংশিভ্যন্তবাৎ।

'জিঘাংসয়াপি হরয়ে' (শ্রীভা ১০।৬।৩৫) ইত্যাদিবজ্ঞারবুদ্ধাপীতি হেয়তহাৈব নির্দ্দেশাৎ প্রাচীনস্থ পত্যুদে হস্ত চ ত্যাগাদিতি ভাব:। তথা হি—'পটোলমূলে রমণং স্থাত্তথা রমণঃ প্রিয়' ইতি বিশ্বপ্রকাশকোষাৎ। "ধবঃ প্রিয়ঃ পতি-র্ভর্তা জারন্তুপপতিঃ দমৌ' ইত্যমরকোষাচচ; রমণ পত্যাদি-শব্দবাচ্য-জারাদি-শব্দবাচ্যয়োনৈ কল্প মন্তব্য, কিন্তু পূর্ববস্থ স্বামিস্বাত্ত্তরস্ত চোপপতিস্থাৎ বিক্লদ্ধবস্তব্ধেমন, তত্রাপি সভ্য-শব্দান্তরমপ্রযুজ্য প্রযুক্তস্তাসভ্যস্ত জার-শবস্ত জিঘাং-সাশব্দস্থেব নিন্দাতাৎপর্য্যন্তমেব প্রতীয়তে। 'জারঃ পাপপতিঃ' ইতি ত্রিকাণ্ডশেষাদিকোষাল্লোকাচ্চ। কিন্তু যেন রাগেণ তা জারভাময়ং নিন্দ্যং লোকধর্মমর্য্যাদাতিক্রমমপি তাঃ ক্বতবতান্তং স্থচয়িত্বা তন্ত্রৈব প্রশস্তব্যং দর্শিতে চেষ্টাবিশেষ-সাম্যাৎ কামতয়া ব্যপদিষ্টত্বেহপি প্রিয়াত্মকুল্যতাৎপর্য্যত্বেন প্রেমকরপত্বঞ্চ। তথা চ বক্ষ্যতে—'ঘতে স্থজাত-চরণামু রুহং স্তনেষু' ( খ্রীভা ১০।৩১।১৯ ) ইত্যাদি। অতএবোক্তং তাদূশৈরপি—'আসামহো চরণরেণু'- ( খ্রীভা ১০।৪৭।৬১ ) ইত্যাদৌ, 'যা তুস্তাজং স্বজনম' ইত্যাদি; 'এতাঃ প্রং' (শ্রীভা ১০।৪৭।৫৮ ) ইত্যাদো, 'বাঞ্জন্তি মন্তবভিয়ো মুনয়ো বয়ঞ্চ' (শ্রীভা ১০।৪৭।৫৮) ইতি। এবং হেয়াংশপরিত্যাগপূর্ব্বকমহাপ্রেমরদনীয়-শ্রীক্বফলক্ষণ-পরমপুরুষার্থশিরোমণিপ্রাপ্তিদ'র্শিতা। তত্তা-ন্থবিদক ফলমাহ—'গুলময়ঞ্চ দেহং জহুঃ' ইতি, ২তঃ পূর্ব্বোক্তপ্রকারেণ সচ্চঃ প্রক্ষীণবন্ধনাঃ, এবং সচিচদানন-দেহপ্রাপ্তি-রপি স্বচিতা। এতত্ত্তং ভবতি—অপিরত্ত জারবুদ্ধেহে রত্তম্ ; 'জিঘাংসয়াপি হরয়ে স্তনং দত্তাপ সদ্গতিম্' ( এভা ১০।৬।৩৫) ইত্যত্ত জিঘাংসায়া ইব ব্যনক্তি, গহ বিচনেন তত্তচ্ছকোনম্বয়াৎ; অত্ত হেতু: পরমাত্মানমিতি। ন হি পরমাত্মা তাদৃশ-নিন্দ্যশন্দবাচ্যোহপি ভবিতুমহ'তি, তত্ত্ব চ হেতু:—হরয়ে ইতি, হরিশন্দোহত্ত্র কারুণ্যাদি-মহাগুণৈঃ দর্ব-মনোহরতাপরঃ ন ছেবস্তুতো জিঘাংস্ঠো ভবিতুমহ'তি, তত্তদনহ'তেহপি সা সা চ কথঞ্চিজ্ঞাতা চেত্তহি প্রমাত্মত্বা-দ্ধরিত্বাচ্চ দর্বহিতকারিত্বনার্দো পরিত্যাজয়েদেবাযোগ্যাংশং তস্যামিবামুযু, পুনশ্চ, তদ্যা ভক্ত্যাভাদবেষং স্তনদানমাত্র-ত্বেন ভক্তিং মত্বা ততুপলক্ষিতাঃ ধাত্রীগতিং দদৌ এব, অমূষু তু ত্বঃসহপ্রেষ্টবিরহেত্যাদি প্রোক্তমহাভক্তি িশেষণান্তঃ-সঙ্গমমন্ত্ৰবংতত্ত্বচিতনিজপ্ৰেয়দীং গতিং কথং ন দদ্যাদিতি ? সঙ্গতিশ্চেয়ম্—পূৰ্ব্বোক্তেগোলোকাথ্যে গোকুলপ্ৰকাশবিশেষে এব জ্বো, অতএবোদ্ধবদ্বারা শ্রীভগবতা সন্দিষ্টম্—'যা ময়া জ্বীড়তা রাজ্যাং বনেহন্মিন্ ব্রজ আন্থিতাঃ। অলব্ধরাসাঃ কল্যাণ্যো মাপুর্মরীধ্যচিন্তরা ॥' ( শ্রীভা ১০।৪৭।৩৭ ) ইতি । রাসশ্চারং তদ্দিনগত এব জ্রেরঃ, তদ্যৈব বিবন্ধিতত্বাৎ; তশ্বিরপি প্রকাশে গোপলীলত্বেন দিনান্তরেহপি তৎসম্ভবাৎ, কিন্তু তত্র 'নাস্থ্যন্ থলু কুফার' ( শ্রীভা ১০।৩৩।৩৭ ) ইতি বক্ষ্যমাণাত্মসারেণ তৎ-পত্যাদিয়ু তুঃখাছাত্রৎপত্তয়ে তন্মায়িষের ত্যক্তানাং দেহনামন্তর্দ্ধাপনং, তৎসদৃশীনামন্তাসাং ক্ষোরণঞ্চ গম্যতে, এবং তাবৎকালমের তদ্রহস্যং লব্ধরাসাঃ শ্রীভগৎপ্রেয়স্যোহপি নাজানন্ ধাবহুদ্ধবদারা ফ্রার্থাকুভাবকপ্রভাবং 'যা ময়া' ইত্যাদি-সন্দেশং নাশৃর্ন্নিতি চ। অথবা তাসাং মুরলীবাছান্স্বরণেন তদন্তিক-গতৌ কিমাশ্চর্য্যমৃ ? যতঃ কাশ্চিনিরুধ্যমানা অপ্যন্তগৃহ এব তং প্রাপ্তা ইত্যাহ—অন্তরিতি। তাদৃশ তীব্রতাপেন ধৃতং শ্রীরুঞ্জুপয়া খণ্ডিতমণ্ডভং বিরহন্ধপং যাসাং তাঃ, তেন জগতামপি ধৃতমশুভং যাভিস্তা ইতি বা, 'মন্তুক্তিযুক্তো ভূবনং পুনাতি' (শ্রীভা ১১।১৪।২৪) ইতিবং। তথা তাদৃশনির্বৃত্যাহক্ষীণং ক্ষীণতাবিক্লন্ধং পুষ্টং মঙ্গলং নিজ-তাদৃশতৎসংযোগৰূপং ঘাসাং তাঃ, তথা পুষ্টং জগতা-মপি মঙ্গলং যাভ্যন্ত। ইতি বা, পূর্ববং গুণময়ং বিরহভাবময়ং দেহমাবেশমিত্যর্থঃ। তথা তৃতীয়ে স্পষ্টপ্রসঙ্গে ব্রহ্মণঃ দর্শিতম্। অত্যৎ সমানম্। সঙ্গতিস্তশ্মিন্যূৰ্ণহৈ এব তস্য প্রাকট্যাৎ, অন্তর্গুহগতা ইত্যন্তমাৎ, অন্তএব সভঃ প্রক্ষীনং বন্ধনং সর্ববতৎসঙ্গবিরোধো থাসাং তাঃ, এবমলব্ধরাসা ইতি তস্যামেব রাত্রী জ্বেয়ং' পূর্ববেতোরেব ॥ জী<sup>0</sup> ১০-১১ ॥

১০১১। খ্রীজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ অতঃপর এই গোপীগণ সম্মই শ্রীকৃঞ্জের সহিত

সংযোগ প্রাপ্ত হলেন, এই আশরে বলা হচ্ছে—ছঃসহ ইতি ছটি শ্লোকে। এ সম্বন্ধে প্রথম অর্ধ শ্লোকে উৎকণ্ঠা-পরিণাম এবং পরের অর্ধ শ্লোকে ধ্যান-পরিণাম বলা হয়েছে। উৎকণ্ঠা হেতু ছঃসহ প্রেষ্ঠবিরহ— বিপ্রলম্ভ নামক ভাব। এই বিরহ হেতু তীব্রতাপ। এই তাপে সমস্ত অশুভ বিদূরিত হল। আর ধ্যান হেতু নিজ ভক্ত প্রতি চ্যুতিরহিত ভাবে করুণা বিতরণে প্রসিদ্ধ অচ্যুতের আস্মেম—আলিঙ্গন-পরমানন্দ প্রাপ্তিতে সমস্ত মঙ্গল ক্ষয় হল। এখানে 'ছঃসহ' শব্দে ও 'তীব্র' শব্দে ছঃখের পরাকাষ্ঠা দেখান হল। 'অচ্যুত' শব্দে ও 'নিবৃত্তি' শব্দে হুংখের পরকাষ্ঠা দেখান হল। 'অন্তভ' প্রীক্ষের নিত্যুসংযোগ প্রাপ্তির পূর্বাকালীন অবস্থাতে ছঃখ জনক কৃষ্ণ-বিরহ ক্রৃতি। 'মঙ্গল' সেই দশার মধ্যেই হুখজনক প্রাপ্তব্য-কৃষ্ণসংযোগ ক্রুতি। সাধনের পরিপক্ষ অবস্থায় সাধক স্থা-ছঃখ যে পরিমান সঙ্গে নিয়ে সিদ্ধিলাভ করেন, তা যথাক্রমে অল্পে অল্পে ভোগ্যের হলেও সম্প্রতি যুগপংই ভোগ হল—তাই 'ধৃত' ও 'ক্ষীণ' পদ ব্যবহার হল।

অতঃপর ব্রজে সেই গৃহের মধ্যেই তম্ — শ্রীকৃষ্ণের সহিত মিলিত হলেন । এই রূপই বাসনাভায়াধৃত মার্কেণ্ডেয় বচন আছে, যথা—"সেইক্ষনেই সেই গোকুল নায়িকাগণ ধ্যানযোগে শ্রীমন্ত ভক্তবংসল প্রমানন্দ শ্রীকৃষ্ণকে প্রাপ্ত হয়েছিলেন।" 'অশুভ' ও 'মঙ্গল' শব্দ ছটি পাপ-পুণ্যের অনুরূপ অর্থবাচক শব্দ নয় অর্থাৎ অশুভ বলতে পাপ ও মঙ্গল বলতে পুণ্য অর্থ হবে না। কারণ পাপ-পুণ্য এ-ছই নিরস্তর ফলদান স্থতরাং এই গোপীদের পাপ থাকলে তাদের চিত্তে শ্রীকৃঞ্চের বিরহময় প্রেমের ক্ষুর্তি হতে পারত না। —"বৈষ্ণবগণের কর্মবন্ধনে জন্ম হয় না" এই পাল্মকার্তিক-মাহাত্ম্য অনুসারে এই গোপীদের প্রারক কর্মবশতঃ জন্ম সম্ভব নয়। কিন্তু "আমার গুরুপুত্র যদিও প্রারক ভোগ করছে তব্ও তাদের আমার হাতে প্রত্যার্পন কর''— (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৪৫।৪৫) ইত্যাদি স্থলে যেমন প্রারক্ত রক্ষণ অরক্ষণ স্বপ্রেমবর্ধনবিদগ্ধ শ্রীভগবানের ইচ্ছাধীন সেইরূপ এই গোপীদের স্থলেও জানতে হবে, কাজেই অন্তপ্রকার ব্যাখ্যা করা যাবে না। পূর্বপক্ষ, গোপীগণ কি জার ভাবে মিলিত হলেন ? এরই উত্তরে, না না, শোন বলছি তাদৃশ রাগোৎস্ক্য বশতঃ জার-বুদ্ধিকে সোপান রূপে ব্যবহার কর্নেও প্রমাত্মা শ্রীকৃষ্ণ স্বাবতারের অংশী প্রম-স্বরূপ হওয়া হেতু স্বভাবতঃই পালকরূপেও তিনি পতি, যেমন না-কি 'যছপতি' শব্দে যছুগণের পালক। এইরূপে কুষ্ণের পতিত্ব সিদ্ধ হলে কামকেলি-নায়ক ভাবেও তিনি পতিভাববিশেষধারিণী গোপীদের, এরূপ অর্থ, কারণ কৃষ্ণ গোপীদের পতি, এ সিদ্ধান্ত যদি নাও স্বীকার করা যায়,তা হলেও জার-বৃদ্ধিতে মিলন সময়ে কামকেলি-লিম্পার প্রাবল্য হেতু সেই সর্বাংশী কৃষ্ণের প্রতি জারত্ব অসম্ভব হয়ে দাঁড়ায়, কাজেই পতিবৃদ্ধিই স্থিরতা প্রাপ্ত হয়, আরও কারণ "বালকুফকে হত্যার ইচ্ছায় এলেও পৃতনাকে গোলোকে পাঠিয়ে দিলেন কৃষ্ণ<sup>3</sup>'—-(শ্রীভা° ১০।৬।৩৫)। এখানে হত্যার ইচ্ছায় বাক্যটি যেমন হেয় দৃষ্টিতেই ব্যাবহার

হয়েছে, তেমনই এখানে "জারবুদ্ধি দ্বারাও" বাক্যটি হেয়দৃষ্টিতে ব্যবহার হয়েছে। আরও কারণ এই গোপীদের পূর্বপতি ও পূর্বদেহ ত্যাগ হওয়ায় ক্ষেত্রর প্রতি তাদের মনের যে আসন্তি তাকে আর 'জারবুদ্ধি' বলা যার না। — "রমণ শব্দে পটোল ও প্রিয়" — বিশ্বপ্রকাশ। "য়ব, প্রিয়, পতি, ভর্তা ইত্যাদি শব্দ একার্থ বাচক, আর জার ও উপপতি একার্থ বাচক'' — অমরকোষ। কাজেই রমণ ও পতি প্রভৃতি শব্দের বাচ্য ও জারাদি শব্দের বাচ্য এক বলে মন্তব্য করা ঠিক নয়। কিন্তু রমণ ও পতি প্রভৃতি শব্দের বাচ্য ও জারাদি শব্দের বাচ্য এক বলে মন্তব্য করা ঠিক নয়। কিন্তু রমণ ও পতি প্রভৃতি শব্দে স্বামী ও জার শব্দে উপপতি — স্বামী ও উপপতি বিরুদ্ধ তত্ত্ব বলে প্রতিপাদিত। তত্রাপি রমণ-পতি ইত্যাদি শিষ্ঠ শব্দ প্রয়োগ না করে আশিষ্ট 'জার' শব্দের প্রয়োগ করায় এখানেও "পূত্না হত্যা করার ইচ্ছায় এসেও" এই বাক্যের ত্যায় নিন্দাতাৎপর্য ভাবই প্রতীয়মান হচ্ছে। ত্রিকাও শেষাদি অভিধানে এবং লোক্সমাজেও 'জার' শব্দের অর্থ পাপ-পতি' দেখা যায়, কিন্তু যে রাগে সেই গোপীগণ জার ভাবময় নিন্দ্য কর্ম্ম এমনকি লোক্ষর্মাদি পর্যন্তও লন্খন করেছেন, তা প্রকাশ করে সেই অনুরাগ সন্থেদ্ধ কাম শব্দতির আরোপ হলেও প্রিয়ায়ুক্ল্য বিধান ইহার উদ্দেশ্য হওয়া হেতু ইহা প্রেমিকরূপ।

সেই প্রিয়ান্তুকূল্য অর্থাৎ গোপীচিত্তের কৃষ্ণৈক স্থখতাৎপর্যমন্ত্রী দেবার- বাসনারূপ পর্মপ্রেম শ্রীভাগবতের বিভিন্ন শ্লোকের দ্বারা দেখান হচ্ছে, যুগা—''হে প্রিয়, আমরা তোমার যে স্কুমার শ্রীচরনে ব্যথা লাগবে ভয়ে ধীরে ধীরে আমাদের কর্কশ স্তনে ধারণ করি । সেই চরনে তুমি এই কঙ্কর বনে ভ্রমণ করছ, এতে আমাদের চিত্তব্যপিত হচ্ছে।" —( শ্রীভা°১০ ৩১+১৯)। অতএব উদ্ধবের মতো ভক্তশিরোমণি জনেরাও এই গোপীদের বহুমানন করেন, যথা—''ঘাঁরা পতি-পুত্রাদি ত্যাগ করত শ্রুতি-অন্বেষণীয় শ্রীকৃষ্ণকে অনুসন্ধান করছেন আমি (উদ্ধব) সেই ব্রজ-গোপীগণের চরণরেণু সেবিত গুল্মলতাদির মধ্যে কোন একটি স্বরূপে জন্ম প্রার্থন। করছি।" —(শ্রীভা° ১০।৪৭।৬১)। আরও "নিখিল জীবের আত্মস্তর্রপ শ্রীকৃষ্ণে এই গোপীগণের অনগ্র-গতি পরমপ্রেম উৎপন্ন হওয়ায় তাঁদেরই কেবল জন্ম সার্থকতা লাভ করেছে। মুমুকুমুনিগণ ও মাদৃশ ভক্তজনেরা সর্বদা এতাদৃশ প্রমপ্রেম প্রার্থনা করে থাকেন।" —( জ্রীভা ° ১ । ৪ ৭ (৫৮ )। এইরপে সেই পতি-পুতাদির দারা আব্দ্ধ গোপীদের হেয়াংশ পরিত্যাগ পূর্বক মহাপ্রেমরসণীয় গ্রীকৃষ্ণরূপ পরমপুরুষার্থ শিরোমণি প্রাপ্তি দেখান হল এখানে। এ সম্বন্ধে আমুষঙ্গিক ফল এবার দেখান হচ্ছে, যথা—''গুণময় দেহ ত্যাগ হল,'' যেহেতু পূর্বোক্ত প্রকারে সভাই তাঁদের সমুদয় বন্ধন ক্ষয় হল। এবং সচিচদানন দেহ-প্রাপ্তিও সূচিত হল। 'জারবুদ্ধ্যাপি' অর্থাৎ জারবুদ্ধি দারাও মিলিত হলেন, এখানে 'অপি' শব্দে জারবুদ্ধির হেয়ত বলা হল—যেমন না-কি ''পৃতনা হত্যার ইচ্ছায় এমেও হরিকে স্তনদান করে সদগতি লাভ করেছিল।'' এই স্থানে

'অপি' শব্দ হত্যার ইচ্ছার হেয়ৰ প্রকাশ করেছে। এই 'জারবুদ্ধির' হেয়তের হেতু 'প্রমাত্মানম্' পদের সহিত এই পদের অন্বয়। প্রমাত্মা (কৃষ্ণ) কখনও ই তাদৃশ নিন্দ্য শব্দ বাচ্য হতে পারেন না। তার কারণ 'হরয়ে' পদের প্রয়োগ। এখানে 'হরি' শব্দের অর্থ কারুণ্যাদি মহাগুণের দারা সর্বমনোহর। এরূপ গুণুময় শ্রীকৃষ্ণের প্রতি কখনও-ই কারুর চিত্তে হনন-ইচ্ছার উদ্ভব হতে পারেনা। কৃষ্ণ জাররূপ নিন্দ্য শব্দ বাচ্য হতে না পারলেও, তাঁর প্রতি হননেচ্ছার উদ্ভব না হতে পারলেও, যদি তা তা কথঞ্জিং কারুর চিত্তে জাত হয়ও, তা হলে তিনি প্রমাত্মাও হরি হওয়ায় সর্ব-হিতকারিতা গুণে তা পরিত্যাগ করিয়েই থাকেন। যেমন পূতনার অযোগ্য অংশ হননেচ্ছা ত্যাগ করিয়েছিলেন, সেইরূপ গোপীদের অযোগ্য অংশ জারবুদ্ধি ত্যাগ করিয়েছিলেন। পুনরায় পৃতনার ভক্তির আভাস দ্বেষকে স্তন্দান্মাত্র গুণে ভক্তি মনে করে, এর উপলক্ষিত ধাত্রীগতি দিলেন— তা হলে গোপীদের ''হঃসহ প্রেষ্ঠবিরহ তীত্র তাপ ধৃতাগুভাঃ'' ইত্যাদি শ্লোকোক্ত মহাভক্তি বিশেষ দারা যে অন্তঃসঙ্গম, তা অনুভব করিয়ে তাঁদের প্রতি সেই ভক্তি সমুচিত নিজ প্রেয়গী-গতি কেন-না দান করবেন ? এখানে সঙ্গতি এরপ, শ্রীকৃষ্ণের সহিত এই গোপীদের মিলন ভৌমগোকুলের প্রকাশবিশেষ উধ্বের গোলোকেই হয়েছিল, এরপ জানতে হবে। অতএব শ্রীভগবান্ উদ্ধবের দারা সংবাদ পাঠিয়েছিলেন—''যে সকল কল্যাণী গোপীগণ ব্রজে অবস্থিত ছিলেন, এই বনে আমার সহিত রাসক্রীড়া করতে পারেন নি, তাঁরা মদীয় বীর্য চিন্তা করে আমাকে পেয়েছিলেন''। এই শ্লোকে যে রাসের কথা বলা হল, তা দেই দিনগতই। কারণ উহারই কথা বক্তব্য। যদি বলা যায়, সেই উল্প' প্রকাশেও প্রীকৃষ্ণ নিত্য গোপলীল হওয়া হেতু অগুদিনেও সেই রাসক্রীড়া সম্ভব। না, এ কথা বলতে পার না, কারণ উল্লিখিত বাকেয় সেই দিনের কথাই বলা হয়েছে। কিন্তু এখানে ''শ্রীকৃষ্ণের মায়ায় মোহিত হয়ে গোপগণ শ্রীকৃষ্ণের প্রতি কোনও দোষারোপ করেন নি ''্ এই যা বলা হল সেই অনুসারে সেই তাক্তদেহ গোপীদের পতি প্রভৃতির চিত্তে যাতে ছঃখাদি জাত না হয়, তার জন্ম ক্ষের মায়াতেই ত্যক্ত দেহগুলি অন্তর্গাপন ও তৎসদৃশী অন্ত দেহের ক্ষোরণ হয়েছিল, এরূপ জানতে হবে। এবং তাবৎকালই সেই রহস্ত লব্ধরাস শ্রীভগবৎ প্রেয়সীগণও জানতেন না, যাবং উদ্ধৃব দারা "যা ময়া… অলব্রাসা" ইত্যাদি ঘথার্থ-বোধক প্রভাব বিশিষ্ট সংবাদ উদ্ধব মুখে না শুনলেন।

অথবা, সেই পতি আদি কতৃ ক আবদ্ধ গোপীগণ মুরলিবাছ অনুসরণ করে কৃষ্ণের নিকট চলে গেলেন, এইরূপ সিদ্ধান্তে আশ্চর্য কি আছে? যেহেতু তাদের মধ্যে কেউ কেউ নিরুদ্ধমানা হলেও অন্তর্গু হেই কৃষ্ণকে প্রাপ্ত হলেন, তাই বলা হচ্ছে অন্তর্গু ইত্যাদি। তাদৃশ তাপে প্রতঃ—শ্রীকৃষ্ণকুপায় খণ্ডিত হল অপ্পুতঃ—বিরহরূপ অশুভ যাঁদের সেই গোপীগণ। বা স্ক্তরাং সমস্ত জগতেরও খণ্ডিত হল অশুভ যাঁদের দারা সেই গোপীগণ—"আমার ভক্তিযুক্ত জন সমস্ত

জগতকে পবিত্র করে থাকে।" —(শ্রীভা° ১১।১৪।২৪), এই মতো। তথা বির্ত্যা—পরমানন্দে অক্ষারং—পুষ্ট হল মঙ্গলং—নিজেদের তাদৃশ কৃষ্ণসংযোগরূপ মঙ্গল যাঁদের সেই গোপীগণ, বা যাঁদের মঙ্গল প্রভাবে জগৎ মঙ্গল-ময় হয়ে উঠল, সেই গোপীগণ। পূর্ববৎ এখানেও 'গুণময়' বিরহ-ভাবময় দেহাবেশ, এরূপ অর্থ। তৃতীয়ে এরূপ দেখান হয়েছিল স্প্তিপ্রসঙ্গে ব্রহ্মাকে। আর সব ব্যাখ্যা একই প্রকার। সেই গৃহের মধ্যেই কৃষ্ণের প্রকাশ হওয়া হেতু গৃহের মধ্যে অবস্থিত গোপীদের সহিত মিলন হল। অতএব, সভ 'প্রক্ষীনং বন্ধনং' কৃষ্ণসঙ্গ বিরোধি সকল বন্ধন সম্পূর্ণরূপে দ্রিভূত হয়ে গেল এই গোপীদের। এইরূপে 'অলব্রুরাসাঃ' বলতে কেবল সেই রাত্রিভেই প্রকাশভাবে রাসমণ্ডলে যেতে পারেন নি এই গোপীগণ, এরূপ বুঝতে হবে। জী ১০-১১ ॥

১০-১১। **শ্রীবিশ্ব টীকা**ঃ অত্র গোপীনাং প্রাপ্যমতিরহস্তং বস্তু বহিরঙ্গলোকেভ্যো গোপয়ংস্তান্ প্রতি বাহুমর্থমন্তরঙ্গান ভক্তিসিদ্ধান্তবিজ্ঞান প্রতি তু স্বাভীন্সিতমাভ্যন্তরমেবার্থং জ্ঞাপন্নংস্তম্রেণাহ,—হুঃসহেতি। তত্র বহিম্পান্ প্রতি তাভ্যঃ ক্লফো মোক্ষং দদাবিত্যাহ,—হঃসহো যঃ প্রেষ্ঠবিরহস্তেন তীব্র-তাপস্তেন ধৃতানি গতানি অভভানি ঘাসাং তাঃ। ধ্যানেন প্রাপ্তস্তাচ্যুতস্তাশ্লেষেণ যা নির্বৃতিরানন্দস্তয়া ক্ষীণং মঙ্গলং পুণ্যং যাসাং তাঃ। অতঃ প্রক্ষীণ প্রারন্ধবন্ধনাঃ জারবৃদ্ধ্যাপি তমেব প্রমাত্মানং প্রাপ্তা দেহং জছরিতি। অন্তম্পান্ প্রতি তু তদানীং স্বপ্রেষ্টবিরহ-সংযোগোখানি তৃঃথস্থান্তপরিমিতানি প্রাপ্য লব্ধমনোর্থা এব তাঃ ক্রমেণ বভূবুরিত্যাহ—তুঃসহেন প্রেষ্ঠবিরহেণ ২ন্তীত্র-তাপস্তেন ধৃতানি কম্পিতীক্বতাগুণ্ডভানি যাভিস্তাঃ যাসাং প্রেষ্ঠবিরহতাপস্থ তীব্রতাং বীক্ষ্য কোটীব্রহ্মাণ্ডস্বাড়বানলমহা-কালকূটাদিরপাণি পরঃসহস্রাণ্যপি অশুভানি স্বতীব্রতাহঙ্কারং পরিত্যজ্য স্বপরাজয়বুদ্ধা চকম্পিরে ইত্যর্থঃ। ধ্যানেন প্রাপ্তঃ স্ফুর্ত্ত্যা আগতো যোহচুতস্তেন তদৈবাদ্ভূতস্ত প্রেমপূর্ণচিন্ময়স্ত তাদৃশস্বভাবাভিমানাদিমতো দেহস্ত যঃ আশ্লেষ-স্তেনাশ্লেষেণ যা নিবৃ'তিস্তয়া ক্ষীণানি ক্ষশীভূতানি মঙ্গলানি প্রাক্ততাপ্রাক্তানি যাসাং তাঃ, যাসাং ক্ষৃতি-প্রাপ্তপ্রেষ্ঠা-শ্লেষোখস্কথং বীক্ষ্য কোটীব্ৰহ্মাণ্ডগতবিষয়স্ক্ৰখ-নিৰ্কিষয়ব্ৰহ্মান্কভবস্থখসহস্ৰাণি মন্দলশন্ধবাচ্যানি ক্ষীণানি ষদপেক্ষয়া নিকৃষ্টান্তেৰ বভূবুয়িত্যর্থঃ। ভগবদ্বিরহৃসংযোগোখ-তুঃথস্কখাভ্যাং প্রারন্ধপাপপুণ্যানি নষ্টানি তেষাং স্বফল-ভোগৈকনাশ্রুষাদিতি ব্যাখ্যাতু বৈঞ্বানাং মতে ন যুজ্যতে। ভগবদ্বিরহসংযোগয়োঃ পাপপুণ্যফলস্বাভাবাৎ। তাদৃশানাং প্রারন্ধনাশস্ত ভজনদশায়ামেবা-নর্থনিব্তিভূমিকার্টানামিত্যাহঃ। ততশ্চ তমেব প্রমাত্মানং প্রমপ্রেমাম্পদং জারবুক্যা অতিনিক্ষ্টয়াপি সঙ্গতাঃ অত্যুৎ-ক্রষ্টপতিবৃদ্ধিমতীভ্যো রুক্মিণ্যাদিভ্যঃ সকাশাদপি সম্যক্প্রকারেণ প্রাপ্তাঃ। পতিবৃদ্ধেং সকাশাদপি জারবৃদ্ধে "যা হস্তাজং স্বজনমার্য্যপথঞ্চ হিত্বে''—ত্যাত্যদ্ধববাক্যনিষ্ধারিতাৎ নিরস্কু শপ্রেমোৎকর্ষাৎ। তথাস্মিরবতারে নিরুষ্টবস্কু <mark>অপ্যু</mark>ৎকুষ্টী কুর্ববিত্যেব লীলা দৃশ্যতে। ২থা মহারাজরাজেশ্বরত্ব লীলাতঃ সকাশাদপি ''বিজয়রথকুট্বু আত্ততোত্তে ধৃতহয়রশ্মিনি তৎপ্রিয়েক্দণীয়ে" ইতি ভীমোক্তে:। পার্থশার্থিত্বনীলায়া উৎকর্য:। তথা উৎকৃষ্টাৎ শান্তরদাদপি নিকৃষ্টস্ত শৃদাররসস্ত ত্র্রাপি দাম্পত্যভাবাদপি ঔপপত্যভাবস্থা, তথা উৎকৃষ্ট দ্রন্থালঙ্কারাদপি নিকৃষ্টস্থ গুঞ্জাগৈরিক-শিথিপুচ্ছাদেরুংকর্মো দৃষ্ট এবেতি। সঙ্গতাঃ কাশ্চিদ্যোগ-মায়াক্বতান্ত্কুল্যান্নিরোধম্কু। অভিস্বত্য তস্থামেব রাত্রো। রাসবিহারিণং তং প্রাপ্তাঃ কাশ্চিদন্ত-স্থামপি। নন্থ, পুরুষান্তরোপভূক্তদেহাভিস্তাভিঃ সহ ভগবিদ্বলাসো ন যুজ্যতে ইতি তত্রাহ,—জন্থরিতি। দেহমিতি জাত্যপেক্ষয়া একত্বম্। তদ্য দেহদ্য থৈাগমায়ধৈবালক্ষিতমন্তব্ধাপনমিত্যেকে, অন্তেত্বেনমাহঃ—অত্র হেয়ো দেহো গুণময় এব ভবত্যতো গুণময়মিতি বিশেষণদ্যাধিক্যাৎ তাদাং দেহা বেণুবাদনাৎ পূর্ববং দ্বিধা-ভূতা গুণময়াশ্চিমায়াশ্চাদরিতি

Acc-997/8-1-20

বুধ্যতে। তত্ত্ব যে গুলময়াঃ স্বপত্যুপভূক্তা দেহাস্তানেব জহুঃ। অয়মত্ত্ব বিবেকঃ, গুরুপদিষ্টভক্ত্যারস্তদশাত এব ভক্তানাং শ্রবণকীর্ত্তনম্মরণদণ্ডবৎৎপ্রণতিপরিচর্য্যাদিমঘ্যাং শুদ্ধভক্তো শ্রোত্রাদিষু প্রবিষ্টায়াং সত্যাং ''নিগুর্'ণো মদপাশ্রয়''ইতি ভগ-বতুক্তেভক্তঃ স্বশ্রোত্রাদিভি-ভগবদ্ওণাদিকং বিষয়ীকৃর্বনিও লো ভবতি ব্যবহারিক-শব্দাদিকমপি বিষয়ীকৃর্বন্ ওণময়োহপি ভবতীতি ভক্তদেহস্যাংশেন নিশু পত্ম গুণময়ত্বঞ্চ স্যাৎ। ভা<sup>0</sup> ১১।২ ততশ্চ "ভক্তিঃ পরেশাহুভবো বিরক্তি'রিতি। "তুষ্টিঃ পুষ্টিঃ ক্ষ্দপায়োহত্মঘাস''মিতি ত্যায়েন ভক্তিবৃদ্ধিতারতম্যেন নিগুণদেহাংশাংনামাধিক্যতারতম্যং দ্যাৎ, তেন চ গুণময়-দেহাংশানাং ক্ষীণস্বতারতম্যং স্যাৎ সম্পূর্ণপ্রেমণ্যুৎপনে তু গুণময়দেহাংশেষু নষ্টেষু সম্যক্ নিগুণ এব দেহঃ স্যাৎ,তদপি স্থ্লদেহপাতন্ত বহিম্পমতোৎথাতা ভাবার্থং ভক্তিযোগস্য রহস্যত্তরক্ষার্থঞ্চ ভগ<sup>ু</sup>তৈব মায়য়া প্রদর্শ্যতে যথা মৌষললীলা য়াং যাদবানাম। কচিত্ত, ভক্তিযোগোৎকর্যজ্ঞাপনার্থং ন দর্শ্যতে চ যথা গ্রুখাদীনাম্। অত্র প্রমাণমেকাদশে পঞ্চবিংশ-তিতমাধ্যায়ে শ্রনাদয়োনিগুণা গুণময়াশ্চেতি প্রদর্শয়তা—ভা<sup>0</sup> ১১।২৫ "ফেনেমে নিৰ্জ্জিতাঃ সৌম্য গুণা জীবেন চিত্তজাঃ। ভক্তিখোগেন মন্নিষ্ঠো মন্তাবয়ে প্রপদ্মত" ইত্যানেন ভক্ত্যৈব গুণ্ময়বস্তৃনাং নিজ'য়ো নাশ এবোক্তো ভগবতা। অতএব ধুতানি বিধুতানি তানি রক্কিতানি অভভানি গুণময়শরীরাণি থাসাং তা ইতি আশ্লেষ নির্পত্যা অক্ষীণানি বিবর্দ্ধিতানি মঙ্গলানি চিন্ময়শররীরাণি যাসাং তা ইত্যপ্যর্থশ্চিকীর্ষিতো ভবতি। অতঃ প্রক্ষীণবন্ধনাঃ অবিছাবন্ধাৎ পত্যাদিবারণাচ্চ যোগমায়ামুকুল্যং প্রাপ্য বিচ্যুতা ইত্যর্থঃ। মরণবশাদ্বেহপাত এব তাদামিতি তু ন ব্যাখ্যেয়ম্—ভা<sup>0</sup> ১০।৪৭ ''যা ময়া ক্রীড়তা রাত্রাং বনেহস্মিন্ ব্রজ আস্থিতাঃ। অলঝরাসাঃ কল্যাণ্যোমাপুম্ ছীর্য্যচিন্তয়ে "তি ভগবদ্বাক্যে কল্যাণ্য ইতিপদোপাদানাৎ পতিক্বতবারণান্মদ্বিরহসন্তাপাচ্চ স্বদেহাংশুদা জিহাস্থননমপি তাসাং প্রমমন্দলরাসোৎস্বারম্ভে মরণস্যামন্দলস্য মদনভিমত-স্বাত্তাঃ কন্যাণবত্য এবাভবন্নিতি ভগবদভিপ্রায়াৎ ''তথা তা উচুরুদ্ধবং প্রীতা-স্তৎসন্দেশাগতস্মৃতী''রিতি গুকবাক্যাচচ তা উচুর্যাঃ পূর্ব্বমলন্ধরাসাঃ অন্তর্গ্ হনিক্ষনা আসন্নিতি। তেন মরণং বিধনব তা গুণময়ান্ দেহান্ জহুরিতি। বিরহতীব্রতাপরদ্ধিতস্তাসাং গুণময়দেহা গুণময়ক্ষ পরিত্যজ্য চিন্ময়ক্ষ ধ্রুবাদীনামিব প্রাপুরেষ এব দেহত্যাগ ইত্যর্থো-হবগম্যতে। তথা অত্ৰ অলব্ধবিনিৰ্গমা ইতি তত্ত্ব ব্ৰঙ্গ আস্থিত। ইতি। তথা অত্ৰ ধ্যানপ্ৰাপ্তাচ্যুতাশ্লেষেতি তত্ত্ৰ মাপুম ৰীৰ্য্যচিম্ভয়েতি তুল্যাৰ্থতৈব। কিম্বত্ৰ সঙ্গতা ইতি তত্ৰালন্ধরাসা ইত্যৰ্থভেদদর্শনা-দেবান্তর্গ হনিক্ষণোপীনাং ছৈবিধ্যং ব্যাখ্যাতম্। যথা-সপ্তাষ্টানাং ফলানাং সমক্ পাকেহবগতে সত্যাম্রক্ষোহয়ং প্রুফন ইতি জ্ঞাত্বা সর্বাণ্যেব ফলানি বৃক্ষাদ্বচিত্য গৃহমানীয়ন্তে আনীয় চ যানি যানি সম্চিতকালেন সৌরকিরণাদিনা চ সৌরপ্যদোরভ্যসৌরস্তসৌকুমা-ধ্যবস্তি রাজ্ঞো ভোগাহ′াণি রোচকানি জাতানি তানি ফলানি বিচক্ষণপরিজনেন পরিস্কৃত্য সময়ে রাজ্ঞো ভোগায় পরিকল্প্যন্তে, ধানিতু অন্তঃপঞ্চানি বহিরপঞ্চানি সৌরপ্যাদিগুণরহিতত্বাদরসনীয়ানি রাজ্ঞোহনহ'ানি জ্ঞায়ন্তে, বিশেষখোগেন পরিপক্ষীক্রতৈয়ব দ্বিতীয়তৃতীয়দিনাদিষু রাজ্ঞে সমর্প্যন্তে। তথৈব গোকুলে জনিতানাং মুনিচরীণাং গোপীণাং মধ্যে যাঃ প্রাকৃতগুণময়শরীরতাং পরিত্যজ্য প্রথমমেব শুদ্ধচিন্নয়ীভূতশ্রীরা অজনিষত তাঃ পুরুষান্তরাপ্ ট্রাঃ শ্রীষোগমায়য়া নিত্যসিদ্ধাদি-গোপীভিঃ সহৈবাভিদারিতাঃ যাল্প বহির্গুণ্ময়শরীরবত্যন্তা অপি শ্রীকৃফবিরহেগ্র্যুপ্রাপণয়া গুণময়শরীরভাবত্যাজনমৈব বিনষ্টপুরুষান্তরম্পর্শদোষাশ্চিমায়ীভূতশরীরাঃ, কাশ্চিত্তস্তাং রাত্রাবেব দর্ববাদাং পশ্চাদভিদারিতাঃ, কাশ্চিদীযুমাত্রস্থিতক্ষারাঃ প্রেক্ষ্য বিরহেষ্টেন্ব তরিবর্তনার্থং রাত্র্যস্তরেম্বেশ-ভিদারিতাঃ। ততশ্চ তাঃ প্রাপ্তরাদা-দিবিলাসাঃ রাত্ত্যক্তে নিত্যসিদ্ধাদিগোপীভিঃ সহ গুতিগৃহ্মাগৃতান্তদারভ্য পতিসঙ্গতে৷ ধোগমাইয়ব রক্ষ্যমাণাঃ পত্য-পত্যাদিষু মমতাশৃত্যাঃ কৃষ্ণপ্রেমাতিভরপরিপ্পৃতাঃ শুঙ্কপয়স্তত্য স্বাপত্যাত্যপুষ্ণত্যো গ্রহগ্রস্তব্বেনব তদ্বন্ধৃতিঃ প্রতীয়ন্তে স্মেতি সর্বমনবভম্। অন্তে তু অন্তর্গ্হনিকদ্ধা অপি নাপত্যবত্যঃ। অগ্রিমগ্রন্থেষু অপত্যাদিশব্দৈঃ দপত্নীপুত্রঃ পোয়পুত্রো ভাতৃপুত্রো বা লক্ষণীয় ইত্যাহঃ ॥ বি ১০-১১॥

১০ ১১। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ এই শ্লোকে গোপীদের প্রাপ্য অতি রহস্ত বস্তিরঙ্গ লোকদের থেকে গোপন করে তাদের প্রতি বাহার্থ, আর অন্তরঙ্গ ভক্তি-সিদ্ধান্ত-বিজ্ঞদের প্রতি নিজ অভীপ্সিত অভ্যন্তরীণ অর্থ জানিয়ে দৃঢ় প্রমাণের সহিত বলা হচ্ছে, 'তুঃসহ' ইতি। এখানে বহিরক্ষ লোকদের প্রতি জানানো হচ্ছে, কৃষ্ণ গোপীদের মোক্ষ দান করেছেন, এই আশয়ে বলা হচ্ছে — ত্বঃ নহ প্রেষ্ঠবিরহের তীব্র তাপে তাঁদের অশুভ বিদূরিত হল এবং ধ্যানে প্রাপ্ত অচ্যুতের আলিঙ্গ-নানন্দে তাঁদের পুণাক্ষয় হল। অতএব তাঁদের সর্ব প্রকার প্রারব্ধ ক্ষন ক্ষীণ হওয়ায় জারবুদ্ধি দারাও সেই পরমাত্মাকে প্রাপ্ত হয়ে গুণময় দেহ পরিত্যাগ করলেন। অন্তমু বি ভক্তজনের প্রতি জানানো হচ্ছে, ঐ্রাকুফের ধ্যানকালে গোপণ্গণ স্বপ্রেষ্ঠ-বিংহ-সংযোগ থেকে উত্থিত অপরিমিত হঃখ স্থুখ প্রাপ্ত হয়ে ক্রেমে লব্ধ-মনোরথ হলেন, এই আশয়ে বলা হচ্ছে-হঃসহ প্রেষ্ঠবিরহে যেতীব্র তাপ তার দারা ধ্রুতাশুত্রাঃ কম্পিতীকত অর্থাৎ দূরীকৃত অক্যঅশুভসমূত যাঁদের দারা সেই (ধুতাশুভা) গোপীগণ অর্থাৎ যাঁদের প্রেষ্ঠবিরহ তাপের তীব্রতা দেখে কোটিব্রন্নাগুস্থ বাড়বানল ( সমুদ্র গর্ভস্থ অগ্নি) থেকে উত্থিত মহাকালকূটাদিরূপ পরঃসহস্র অগুভসমূহ নিজ তীব্র অহঙ্কার পরিত্যাগ করত স্বপরাজয়-বুদ্ধিতে কাঁপতে লাগল। ধ্যাবপ্রাপ্ত--ফুর্তিতে আগত অচ্যুতের দ্বারা সেইক্রণেই প্রকাশিত প্রেমপূর্ণ-চিন্ময় তাদৃশ স্বভা-বোচিত অভিমানবিশিষ্ট দেহের আলিঙ্গন-প্রমানন্দে ক্ষীণঃ স্কলাঃ-কৃশীভূত হয়েছেপ্রাকৃত-অপ্রাকৃত মঙ্গল সকল যাঁদের সেই গো†পীগণ অর্থাৎ যাঁদের ক্ত্তিপ্রাপ্ত প্রেষ্ঠের আলিঙ্গন জনিত স্থু দেখে মঙ্গল শব্দ বাচ্য কোটিব্ৰহ্মাণ্ডগত বিষয় স্থুখ ও নিৰ্বিষয় ব্ৰহ্মানুভব-জাত স্থুখসহস্ৰ ক্ষীণ হয়ে যায় অৰ্থাৎ নিকৃষ্ট হয়ে যায়। পাপ-পুণ্য একমাত্র স্বফল-ভোগের দারাই নাশ প্রাপ্ত হওয়া হেতু শ্রীভগবদিরহ-সংযোগোত স্থ-তঃথের দারা প্রারক পাপ-পুণ্য সমূহ নষ্ট হয়ে যায়, এরপ ব্যাখ্যা বৈঞ্বমতে সঙ্গত হয় না, কারণ পাপের ফলে ভগবদিরহ ও পুণ্যের ফলে ভগবং-সংযোগ হয় না। কিন্তু ভজন দশাতেই অনর্থ নিবৃত্তি-ভূমিকা আরু অবস্থায় বৈষ্ণবগণের প্রারের নাশ হয়ে যায়, পণ্ডিতগণ এরূপ বলে থাকেন। অতঃপর **তামেব পরমাত্মাতঃ—**দেই পরমপ্রেমাস্পদকে জারবুদ্ধ্যাপি— ততি নিকৃষ্ট জারবুর্নিতেও সঙ্গ জাঃ — সম্প্রাপ্ত হলেন মর্থাং অতি উৎকৃষ্ট পতিবুর্নিমতী রুক্মিণী প্রভৃতি থেকেও [সম্-গতাঃ] সম্যক প্রকারে প্রাপ্ত হলেন । কারণ পতিবৃদ্ধি অপেক্ষাও জারবৃদ্ধিতে নিরস্কুশ প্রেমোংকর্ষ রয়েছে, উদ্ধব-বাক্যে ত্ররূপ নির্ধারিত থাকা ৫০তু. যথা—''গোপীগণ ছস্তাজ আর্যপথ পরিত্যাগ করেও শ্রুতিমৃগ্য কৃষ্ণকে ভঙ্গন করেছেন।' বিশেষতঃ এই অবতারে নিকৃষ্ট বস্তুকেও উংকৃষ্টকারিণী লীলা দেখা যায়, যথ।— "সারূপ্য মুক্তিদাত। কৃষ্ণ অজু নের রঞ্জে রক্ষাকারী-কশাধারী অশ্বন্ধাধারী সার্থিরূপে শোভমান।" (শ্রীভ <sup>0</sup> ১১১।৬৯)। এই ভীম্মের উক্তি হেতু বুঝা যায় যেমন মহারাজ্বরাজেশ্বর লীলা থেকেও পার্থদারথিরূপ লীলার উৎকর্ষ, তেমনই উৎকৃষ্ট শান্তর্বস থেকেও নিকৃষ্ট শৃঙ্গার রসের উংকর্ষ, আবার শৃঙ্গার রসের মধ্যেও দাম্পত্যভাবের থেকেও ঔপপত্য ভাবের উৎকর্ষ, তেমনই আবাব উৎকৃষ্ট রত্ন অলঙ্কার থেকেও নিকৃষ্ট গুঞ্জাগৈরিক শিথিপুচ্ছাদির উৎকর্ষ।

এখানে 'সঙ্গতা' পদে কোনও কোনও গোপী যোগমায়াকৃত আরুকুল্য হেতু স্বামী পিতা প্রভৃতির বন্ধন মুক্ত হয়ে অভিসার করে সেই রাত্রিতেই রাসবিহারী কৃষ্ণের সহিত মিলিত হলেন, কেউ বা অন্সারজনীতে মিলিত হলেন; পূর্বপক্ষ কেউ কেউ বলেন, পুরুষান্তর কতৃক উপভুক্ত-দেহ তাঁদের সহিত প্রীভগবদিলাস সমুচিত হয় না, এরই উত্তরে বলা হচ্ছে, জহু ইতি— তাঁরা গুণময় দেহ ত্যাগ করেই মিলিত হয়েছিলেন। এখানে 'দেহং' পদটি জাতি-অপেক্ষায় এক বচন। যোগমায়াদেবীই অলিক্ষিতে সেই দেহ সমূহ অন্তর্ধান করিয়ে দিয়েছিলেন, এরূপ কেউ কেউ বলেন। আবার অন্ত কেউ কেউ বলেন, এ সম্বন্ধে বলবার কথা এই যে, হেয় দেহ গুণময়ই হয়ে থাকে ; কাজেই 'গুণময়' বিশেষণটির প্রয়োগ অধিক। এই গোপীদের দেহগুলি বেণুবাদনের পুর্বেই তুই ভাগে ভাগ হুয়েছিল এক গুণময় ও অপর চিনায়, এরূপ বুঝতে হবে। গুণময় স্বপতিভুক্ত যে সব দেহ, তাই ত্যাগ করেছিলেন। এখানে বিবেচ্য, গুরূপদিষ্ট-ভক্তির আরম্ভ দশ। থেকেই প্রাবণ-কীর্ত্তন-স্মরণ-দণ্ডবৎপ্রণতি পরিচার্যাদিময়ী শুদ্ধভক্তি ভক্তের কর্ণাদি ইন্দ্রিয়ে প্রবিষ্ট হলে [''নিগু'ণো মদপাশ্রয়''] 'আমার শরণাগত ভক্ত নিগু'ণ', এই জ্রীভগদ্বাক্যা-মুসারে ভক্ত শ্রীভগবংগুণাদিকে নিজ কর্ণাদি ইন্দ্রিয়ের বিষয়ীভূত করত নিগুণ হয়ে যান। একই কালে ব্যবহারিক শব্দাদিকে ই জিয়ের বিষয়ীভূত করে গুণময়ও হন, এইরূপে ভক্তদেহ এক অংশে নিগুণ ও এক অংশে গুণময় হয়ে থাকে। অতঃপর 'ভোজনরত লোকের প্রতি গ্রাসেই যেমন তু ষ্টপুষ্টিকুণা-নিবৃত্তি হয়ে থাকে, যথা ভোজনরত জনের কিঞ্চিংমাত্র তুষ্টি হলে কিঞ্চিৎমাত্র পুষ্টি, কিঞ্চিংমাত্রই ক্ষুধা নিবৃত্তি, সেইরূপই ভজনরত জনের কিঞ্চিংমাত্র শ্রবণকীর্ত্তনাদি ভজন হলে কিঞ্চিংমাত্রই পরেশাকুভব, কিঞ্চিংমাত্রই বিরক্তি হয়ে থাকে।" – ( শ্রীভা<sup>0</sup> ১১ ২।৪২ )। এই ভাগারারুসারে ভক্তিবৃদ্ধি তারতম্যে নিগুণ দেহাংশের আধিক্য তার ম্য হয়ে থাকে, স্থুতরাং গুণময় দেহাংশের ক্ষীণত্ব তারতমাও হয়ে থাকে। সম্পূর্ণ প্রেম উৎপন্ন হলে গুণময় দেহাংশ নৃষ্ট হয়ে গেলে দেহ সমাক্ নিগুণ হয়ে যায়। তা হলেও স্থূলদেহ-পাতও খ্রীভগবানই মায়া দারা দেখিয়ে থাকেন, বহিমু'খ জনের মত সমূলে উৎপাটনের জন্ম ও ভক্তিযোগের রহস্ত রক্ষার জন্ম, যথা মৌষল লীলাতে যাদবগণের দেহপাত। কখনও কখনও ভক্তিযোগের উৎকর্ষ জানানোর জন্ম দেহপাত দেখানও না, যথা ধ্রুবাদির ক্ষেত্রে। এ সম্বন্ধে প্রমাণ — (প্রীভা<sup>0</sup> ১১।২৫।৩২) শ্লোকে শ্রাদি ভক্তি-অঙ্গের নিগুণতা ও প্রাকৃত চিত্তের ভাবের গুণময় দেখাতে গিয়ে শ্রীভগবান্ বলেছেন, ''যে নেমে নির্জিতা ইত্যাদি'' তাৎপর্যার্থ যে জীব ভক্তিযোগের দ্বারা চিত্তজাত গুণসমূহকে জয় করেছেন, তিনি 'মরিষ্ঠ' আমার নিগুণ ভক্ত 'মদ্ভাবায়' মৎসারপ্য. বা তথা মদ্দাস্থ-সখ্যাদি ভাব লাভে সমর্থ হন। কপিল দেবের উক্তিতেও ভক্তিযোগের নিগুণতা বলা আছে। এখানেও ভক্তিযোগের দারা গুণের পরাজয়, এরূপ উক্তি দারা ভক্তিযোগের নিগুণি ই বলা হল, সেই ভক্তিযোগ হল, গন্ধপুষ্পাদি ঘটিত অর্চনাদি, স্ক্তরাং সেই সেই জব্যেরও নিগুণিত্ব শ্রীভগবানের দ্বারা উক্তই হল,

কারণ ঐ সব সগুণ বস্তুও শ্রুজাদি ভক্তি অঙ্গের সংস্পর্শে নিগু'ণছই লাভ করে। —(জ্রীবিশ্বটীকা . ১১।২৫।৩২)। অতএব 'ধুতাশুভাঃ' প্রিয়ের হঃসহ বিরহের ভীব্রতাপে তাঁদিগের গুণময় শরীর 'ধুত' বিধুত অর্থাৎ রন্ধিত হয়েছিল এবং ধ্যানলব্ধ কৃষ্ণের আলিঙ্গনে তাঁদের চিম্ময় দেহ 'অক্ষীণ' অর্থাৎ বিবর্ধিত হয়েছিল. এরূপ অর্থও অভিপ্রেত। স্থৃতরাং প্রক্লীণ-বন্ধবাঃ— যোগমায়ার আরুকৃল্যে অবিত্যাবন্ধ ও পতিপ্রভৃতির নিবারণ থেকে মুক্তি লাভ করেছিল। মরণবশে তাঁদের দেহ-পাত হয়েছিল, এরপ ব্যাখ্যা কিন্তু সমীচীন হয় না। "হে কল্যাণীগণ! যে সকল গোপী নিজ নিজ পতি কর্তৃক গৃহে আবদ্ধ ধাকায় শারদীয়া রজনীতে বনবিহাররত আমার সহিত রাসক্রীড়া উপভোগ করতে পারেননি তাঁরা ব্রজে থেকেও মদীয় প্রভাব চিন্তা দারা তথনই আমাকেই পেয়েছেন। [সেই ঘরের ভিতরেই আর্বিভূ ত হয়ে রমমান আমার সহিত সেই রাত্রিতে ব্রঞ্জেই ছিলেন, প্রদিন রাত্রে রাসও পেয়েছিলেনা] এই ভগবংবাকো 'কল্যাণ' পদ গৃহীত হওয়া হেতু শ্রীভগবানের অভিপ্রায় এরূপ বুঝা যাচ্ছে, পতিকৃত কারণ ও বিরহ সন্থাপ হেতু সেই গোপীগণ তখন নিজ নিজ দেহ ত্যাগ করতে ইচ্ছা করলেও প্রমমঙ্গলময় রাসোৎস্বারস্তে মরণরূপ অমঙ্গল মদীয় ( খ্রীভগবানের ) অনভিপ্রেত হওয়া হেতু তাঁদের মরণ হয়নি, পরত্ত তাঁরা কল্যাণবতীই হয়েছিলেন। আরও "তা উচুঃ ইত্যাদি" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৪৭ ৩৮) অর্থাৎ 'শ্রীশুকদের বললেন, সেই গোপীগণ উদ্ধবের মুখে প্রিয়তমের আদেশ শুনে পূর্বস্থৃতি লাভ করে তাঁকে বলতে লাগলেন। এই শুকবাক্য থেকে বুঝা যায়, এই 'তা' অর্থাৎ সেই গোপীরাই পূর্বে অন্তঃগৃহে স্বামী প্রভৃতির দ্বারা আবদ্ধ হয়ে রাসলীলায় সেদিন যেতে পারেন নি। কিন্তু জীবিত ছিলেন এবং কৃষ্ণের মথুরা বাসকালে উদ্ধবের সম্মুখে উপস্থিত হয়েছিলেন। স্কুতরাং মরণ বিনাই তাঁরা গুণময় দেহ পরিত্যাগ করেছিলেন, ইহা স্পষ্ট। বিরহ তীব্রতাপে ফুটানো তাঁদের গুণময় দেহ গুণময়তা পরিত্যাগ করে চিন্ময়তা প্রাপ্ত হয়েছিল, গ্রুবাদির মতো, ইহাই দেহত্যাগ, এরূপ অর্থ বুঝাতে হবে। এখানকার/৯ শ্লোকের 'অলক বিনির্গমা' ও (১০।৪৭।৩৮) শ্লোকের 'ব্রজ্ আস্থিতা' পদের তথা এখানকার ১০ শ্লোকের 'ধ্যান-প্রাপ্তাচ্যুতাল্লেষ' ও (১০ ৪৭।৩৮) শ্লোকের 'মাপুর্মদ্বীর্ঘচিন্তরা' পদের একই অর্থ। কিন্তু এখানে 'সঙ্গতাঃ' অর্থাৎ কুফকে প্রাপ্ত হয়ে, আর তথার 'অলব্ররাসা' অর্থাৎ রাস অপ্রাপ্ত, এরূপ অর্থভেদ দর্শন হেতু গৃহমধ্যে অবরুদ্ধ গোপীদের দৈবিধ্য ব্যাখ্যা করা হচ্ছে, যথা—যেমন বাগানের মালী আমগ ছের সাতটি আটটি ফল পেকেছে দেখে এই আমণাছটি পক্ষফলা হয়েছে এরূপ বৃকতে পেরে সমস্ত ফলই ঝেড়ে গাছ থেকে পেড়ে ঘরে নিয়ে আসে এবং ঘরে আনবার পর রাজার বিচক্ষণ পরিজন যে যে ফল সমুচিত কালে স্থিকিরণাদি ছারা স্থানরবর্ণ-স্থাক্ষ-স্থারস-স্থাকামল ও রাজার ভোগাযাগ্য রুচিকর হরেছে, তা পরিষ্কার করত রাজার ভোগের জ্বন্থ পরিবেশন করে; কিন্তু যে যে ফল ভিতরে পাকা অথচ ৰাইরে কাচা ও হুন্দর বর্ণসন্ধাদি রহিত্ব হওয়া হেতু

### ১২। কৃষ্ণং বিদুঃ পরং কান্তং ব তু ব্রহ্মতয়া মুবে। গুণপ্রবাহোপরমস্তাসাং গুণধিয়াং কথম্॥

- ১২। **অন্তর**ঃ হে মুনে! ক্বঞ্চং পরং কান্তং বিদুঃ (জানন্তিম্ম), ন তু ব্রহ্মতয়। গুণধিয়াং (গুণবিষয়ক বুদ্ধীনাং) তাসাং কথং গুণপ্রবাহোপরমঃ (মোক্ষজাতঃ)।
- ১২। মূলাবুবাদ ঃ (বহিন্মুখ জনদের দন্দেহ নিরদনের জন্মই শ্রীপরীক্ষিৎ মহারাজের এই প্রশ্ন )
- হে মুনে! এই ব্রঙ্গগোপীসকল শ্রীকৃষ্ণকে কেবল মাত্র কান্ত বলেই জানতেন, কিন্ত কৃষ্ণে তাদের ব্রহ্মবৃদ্ধি ছিল না। তবে কি করে কৃষ্ণগুণনিষ্ঠ-বৃদ্ধি তাঁদের গুণময় দেহের নিবৃত্তি হল? শাস্ত্রে তো দেখা যায় 'ব্রহ্মজ্ঞানেই মোক্ষপ্রাপ্তি'।

রাজভোগের অযোগ্য জানতে পারল সেই সেই ফল কোনরূপ তাপবিশেষ যোগে পাকিয়েই দ্বিতীয় বা তৃতীয় দিনে রাজাকে পরিবেশন করে, সেইরূপ গোকুলে জাত মুনিচরী গোপীদের মধ্যে যাঁরা যাঁরা প্রাকৃত গুণময় শরীর পরিত্যাগ করত প্রথমেই শুদ্ধ চিন্ময়ীভূত শরীরে জন্ম নিয়েছেন, তারা যোগমায়া কর্তৃক অহা পুরুষের অম্প্রাই হয়ে নিত্যসিদ্ধা গোপীদের সঙ্গে অভিসারিতা হয়েছিলেন। কিন্তু যাঁরা বাইরে গুণময় শরীরধারিণী তাঁরাও প্রীকৃষ্ণবিরহতাপ প্রাপ্তিতে গুণময়-শরীরভাব পরিত্যাগের দ্বারাই বিনষ্ট-পুরুষান্তরম্পর্শদোষ হয়ে চিন্ময়ীভূত শরীর ধারিণী হয়েছিলেন। এদের মধ্যে কেউ কেউ সেই রাজিতেই সকলের পিছনে অভিসারিতা হয়েছিলেন, আর কেউ কেউ যাঁদের মধ্যে ঈষংমাত্র কষায় দেখা যাছিল, বিরহতাপেই তা দূর করার জহ্ম অহা রাজিতেই অভিসারিতা হয়েছিলেন যোগমায়া দ্বারা। অতঃপর সেই প্রাপ্তরাস্বিলাস-গোপীগণ রাসরজনীর শেষে নিত্যসিদ্ধা গোপীদের সঙ্গে পতিগৃহে ফিরে এলেন। সেইদিন থেকে পতিসঙ্গ থেকে যোগমায়া দ্বারা রক্ষমানা, পতি ও পুত্রকহায় মমতাশৃহ্যা, ক্ষপ্রেমের আতিশয়ে পরিপ্লুতা, তৃগ্ধশৃহত্তনী, নিজ নিজ পুত্রকহা-পোষনে বিরতা সেই গোপীগণ নিজ নিজ বন্ধুগণ কর্তৃক গ্রহত্যস্তরেশই প্রতীয়মান হতে লাগলেন। এইরূপ অর্থই সর্বসামঞ্জয় পূর্ণ। অহা কেউ কেউ সিদ্ধান্ত করেন — ঘরের মধ্যে আবদ্ধা গোপীগণও পুত্রকহাবতী ছিলেন না। পরের গ্লোকেও অপত্যাদি শব্দে সপত্নীপুত্র পোয়পুত্র, ভাতৃপুত্রকে লক্ষ্য করা হয়েছে।। বি<sup>০</sup> ১০-১১ ॥

১২। **শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকা** ঃ পরি সর্ব্বতোভাবেন ঈক্ষতে সর্ব্বেষাং ভাবং জানাতীতি পরীক্ষিদিতি। অস্থায়ং ভাবঃ— যছপি স্বরং তত্ত্বনহাত্মং জানাত্যেব, তথাপ্যন্তম্ থসন্দিহানানাং সন্দেহনিরাসার্থমর্থবিশেষেণ সন্দেহবিশেষঃ প্রপঞ্চিতঃ। বহিম্পুসন্দিহানানাঞ্চ সন্দেহান্তরনিরসনার্থং ব্রদ্ধজানবাদময় ইব সন্দেহঃ প্রপঞ্চিতঃ। রাজোবাচেতি কচিৎ পাঠঃ অত্রাপি সর্ব্বভাববৈচক্ষণ্য এব রাজশক্ষ্য তাৎপর্য্যাৎ তথৈবার্থঃ, শ্রীম্নীন্দ্রোগি তথৈব প্রতিবক্ষ্যত ইতি, তত্ত্

বহিম্পরীতিকাহর্থঃ প্রসিদ্ধ এব। অন্তম্পরীত্যা তু অয়মর্থঃ—নম্ব গ্নাময়ং দেহং জছরিত্যক্তং, তত্র গ্না-শবেন যদি সন্থা-দিত্রম্ম্চাতে, ময়্ট্-প্রতারেন বিকারঃ ততশ্চ হেয়ভ দেহভা শ্বতন্তময়ন্বপ্রান্তঃ কিং তনির্দ্দেশন ? তন্মাৎ পূর্বেণ মানসসাদ্ গুণ্যপরম্পরা, উত্তরেণ তু প্রাচুর্যং বাচ্যম্। তত্রেদং পৃচ্ছামঃ—কৃষণ্ণ বিচুরিতি। যদি চ প্রাপ্তরাসানামভাসাং নিরৈপ্তণাদেহতাস্করনার্থমাসানিবে বা প্রাপ্তব্যদেহভা তৎস্কাবর্থমত্ত গুণময়মিতি বিশিশ্বতে, তদপি তাদৃশভা দেহভোগলক্ষণনেন মানসগ্রণপ্রবাহভাপি তাদৃশভান লিন্ধঃ ভাৎ তত্রাপি পৃচ্ছাম ইত্যাহ—কৃষণ্ণ বিতুরিতি। অর্থণায়ম্—তম্কর্যং পরং কেবলং কান্তং সর্বাশ্বর্যাগ্র্যা প্রমপ্রেষ্ঠা বিহুঃ, ন তু ব্রহ্মতয়া নির্গুণজাবির্তাববিশেষতয়া তর্হি তাসাং গ্রণবিয়াং ব্রদ্ধনির্হায়া অপি ত্যাজকতয়া প্রসিদ্ধের জাম্মতাদৃশগ্রণের ধীরন্তঃকরণং ধাসাং তথাভূতানাং তদেকনির্হত্যন তব্যু বৈকাল্পরক্ষতংপ্রেম্বর্তিগ্রাদ্বাক্রতগ্র্যানিত্যর্থঃ। ততো দেহভা তু তাসামসিদ্ধান্তবত্ নামোণরমঃ, কথমবিচ্ছিত্রতাদৃশগ্রণরম্পরায়া উপরমঃ ভাদিত্যর্থঃ। ব্রদ্ধোপাদকেষিব ন তৎস্বরূপমাত্রাভিবিঃ, কিন্তু গ্রুবিরিপি সহ তদাভিবিঃ; ততো ব্রদ্ধোপাদকেষু যে গ্রণভে প্রাক্তত্মস্বময় এবেতি তেষামেব গ্রণপ্রবাহোপরমঃ সম্ভবতি, নাবিভূবভাগবদ্য্রণানাং তির্যানামিতি বাক্যার্থঃ। প্রেমেণ চেদং পৃচ্ছতি—কৃষণ্ণ পরং কেবলং কান্তত্মা বিহুঃ ন তু ব্রহ্মত্মা ব্যাপকতয়া, তর্হি 'যে যথা মাং প্রপদ্ধন্তে' (শ্রীমীঙ্কা১১) ইতি ভায়েন তান্ত্ ব্যাপকতাগ্রপ্রানাম্, মুনে স্বর্বজ্ঞ ॥ জ্বী০ ১২ ॥

১২। শ্রীজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ পরীক্ষিৎ—'পরি' সর্বভোভাবে 'ঈক্ষতে' সকলের ভাব জানেন, ইহাই এই নামের বুংপত্তিগত অর্থ। এই নাম এরপ ভাব প্রকাশ করছে এখানে— যদিও রাজা পরীক্ষিৎ কৃষ্ণের মাহাত্ম্য জানেন অন্তমু'ৰ ভক্তজনদের সন্দেহ নিরসনের জন্মই সন্দেহ বিশেষ উঠিয়ে ধরলেন সন্দেহ হল, এক্রিফের নাম-রূপ-গুণে ধ্যানপরায়ণ গোপীগণের দেহ তো অপ্রাক্তত. এই আপ্রাকৃত দেহের ত্যাগ কি করে হতে পারে? আর বহিমুখি কর্মী-জ্ঞানীদের সন্দেহ হল, ব্রহ্মজ্ঞানীদেরও স্বত্বল'ভ মুক্তি কি করে ব্রহ্মভাবনা বিনা গোপীদের লাভ হতে পারে শুধুমাত্র কান্ত ভাবনায় ? এদের এই সন্দেহ নিরসনের জক্তই যেন ব্রহ্মজ্ঞানবাদময় সন্দেহ উঠিয়ে ধরলেন রাজা পরীক্ষিৎ। কোখাও পাঠ রাজোবাঁচ আছে। এই পাঠেও সর্বভাববিচক্ষণতাই তাৎপর্য হওয়া হেতু পূর্বের মত একই অর্থ শ্লোকের; মুনীন্দ শ্রীশুকদেবও পরবর্তী শ্লোকে অনুরূপ উত্তর দিলেন। বহিমুখি জন-দের প্রতি যে উত্তব, তা প্রদিক্তই আছে। অন্তমুপরীতি অনুসারে যা অর্থ তা এখানে ব্যাখ্যাত হচ্ছে— ''গুণময় দেহ পরিত্যাগ করলেন'' এরূপ ১১শ্লোকে উক্ত হয়েছে, এখানে 'গুণ' শব্দে দত্ত্ব-রজ-তম গুণত্রয় বলা হল ও 'ময়' শব্দে এই গুণত্রয়ের বিকার, স্মৃতরাং গুণবিকার-দেহ ত্যক্ত হল। হেয় দেহ স্বভাবতঃই গুণময় হয়ে থাকে, অতএব 'গুণ' শবের অধিক নির্দেশের কি প্রয়োজন ? কাজেই এরণ বলা যাবে না, স্তরাং যদি বলা হয়, 'গুণ' শবেদ দ্য়াদি মান্সিক সদ্গুণের প্রভাব পরম্পারা ও 'ময়' শব্দে প্রাচুর্য, তা হলে জিজ্ঞাসা করছি—কৃষ্ণং বিতঃ ইত্যাদি অর্থাৎ ব্রজরমণীগণ শ্রীকৃষ্ণকে ব্রহ্মরূপে ভাবনা না করে কান্ত বলে জানতেন, এক গাত্র ব্রহ্মভাবনাতেই গুণপ্রবাহের নির্ত্তি হতে পারে,

কাজেই গুণাসক্ত চিত্তা তাঁদের গুণপ্রবাহের নিবৃত্তি হল কি করে? যদি প্রাপ্তরাস অন্ত গোপীগণের গুণত্রয় রহিত অপ্রাকৃত দেহের কথা জানানোর জন্ম, বা অন্তর্গু হে নিরুদ্ধ গোপীগণের পরে যে অপ্রাকৃত দেহ লাভ হবে, সেই দেহের গুণ জানানোর জন্ম এখানে 'গুণময়ু' শব্দটি বিশেষণ রূপে প্রয়োগ হয়েছে, তাদৃশ আপ্রাকৃত দেহের উপলক্ষণে মান্স গুণপ্রবাহেরও অপ্রাকতত্ব প্রাপ্তি হলেও জিজ্ঞাস্ত থেকে যায়, তাই জিজ্ঞাসা করছি—কৃষ্ণবিত্যু ইত্যাদি। গোপীরা কৃষ্ণকে তো প্রং— কেবল কান্তঃ—স্বাশ্চর্যগুণে মনোহর বলে পরমপ্রেষ্ঠ রূপে জানতেন **বতুরক্ষাত**য়া – কৃষ্ণের নিগুণ আবির্ভাববিশেষরূপে নয়। তাসাংগুণপ্রিয়াং— ব্রহ্মনিষ্ঠারও ত্যাজকরূপে প্রসিদ্ধ কুঞ্বের তাদৃশ অদ্ভুতগুণে 'ধী' অন্তঃকরণ যাঁদের, তথাভূতা গোপীগণ কৃষ্ণৈক নিষ্ঠ হওয়া হেতু কৃষ্ণগুণৈক সম্বন্ধে তংপ্রেমবৃত্তি গুণের সহিত তাদাত্ম প্রাপ্ত হওয়া হেতু অপ্রাকৃত গুণ সম্পন্ন। গুণপ্রবাহোপরমস্তাসাং— অতঃপর ঐ গোপীদের দেহের অসিদ্ধাতা হেতু উপরম হয় তো হোক, কিন্তু ত্যাগের অযোগ্য তাদৃশ অপ্রাকৃত গুণ-পরম্পরার উপরম কি করে সম্ভব? ব্রহ্ম-উপাসকদের মতে গুহে অবরুদ্ধা গোপীদের নিকট কেবল যে, কৃষ্ণের স্বরূপের অর্থাৎ আনন্দ মাত্রের আবির্ভাব, তাই নয়। কিন্তু গুণের সহিতই কুঞ্জের আবির্ভাব; স্থতারাং এঁদের গুণপ্রবাহের উপরম সম্ভব নয়। যাঁদের মধ্যে শ্রীভগবংগুণেয় আবির্ভাব হয় না, সেই ব্রহ্ম-উপাসকাদির যে গুণ, তা প্রাকৃত সন্ত্রময়, এঁদেরই গুণপ্রবাহের উপরম সম্ভব। অথবা, প্রশ্নটি এরপ, কৃষ্ণকে পরং—কেবল কান্ত রূপে জানতেন, ব্রহ্মরূপে নয় অর্থাৎ ব্যাপক রূপে নয়; তা হলে ঘে যে-ভাবে আমাতে প্রপন্ন হয়, আমি সেই ভাবে তাঁকে দেখা দেই' – (এীগী ৪।১১) এই স্থায়নুসারে সেই গোপীদের অন্তরে ক্রেডর বাপকতা গুণের অপ্রকাশ হেতু সেই গৃহের মধ্যে প্রকাশ অভাবে কি করে সেই গোপীদের বিরহ-অভাবময় অর্থাৎ মিলন-রস প্রবাহের উপরম সম্ভব ? গুণপ্রিয়াং—কৃষ্ণগুণে মুগ্ধ চিত্তা গোপীগণের এ স্কুলর, এ বিদয়, এই মাত্র বৃদ্ধিমতী গোপীগণের। স্লুরে—হে সর্বজ্ঞ। জী<sup>0</sup> ১২।।

- ১২। **এবিশ্ব টীকা ঃ** তত্ত্রত্যানাং বহিরঙ্গাণাং কেষাঞ্চিন্ম খদর্শনেনৈব স্থান্ধরণতং সন্দেহমালক্ষ্য রাজা স্বয়ং শুকবাক্যস্তাভিপ্রতমর্থং তৎপ্রসাদাজ্ঞানমিপি তেষাং সন্দেহনিবর্ত্তনার্থমেব সন্দিহান ইবাহ —ক্সঞ্চমিতি। হে মৃনে, সর্ব্বজ্ঞ, কৃষ্ণং পরমাত্মানমিপি পরা পরপুরুষং কান্তাং স্বরমণং বিহুঃ। ব্রহ্মতয়া তুন বিহুঃ। অতো গুণধিয়াং ক্ষণ্ডেন সহ বিহরামেতি গুণবিষয়ক্বনীনাং তাসাং গুণপ্রবাহস্তোপরমঃ ক্যং "তমেব বিদিত্বা অতিমৃত্যুমেতী"তি "আত্মানমাত্মাত্মতয়াবিচক্ষতে" ইত্যাদিশ্রতিশ্বতিবাকৈয়ঃ প্রমাত্মজ্ঞানক্ষৈব মোক্ষপ্রাপ্রসাজ্যে বি০ ১২ ॥
- ১২। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ । পরীক্ষিৎ মহারাজের দেই ভাগবত সভাতে উপস্থিত বহিরঙ্গ জনদের মধ্যে কারুর কারুর মুখ দেখেই হৃদয়গত সন্দেহ লক্ষ্য করে, মহারাজ স্বয়ং শুকদেবের বাক্যের অভিপ্রেত অর্থ তাঁরই প্রাদাদে জানলেও, তাঁদের সন্দেহ দূর করবার জ্বন্থ সন্দেহযুক্ত ব্যক্তির মত বললেন—কৃষণম্ইতি অর্থাৎ গোপীগণ প্রমপুরুষ কৃষ্ণকে কান্তরূপে জানতেন, ব্রহ্মরূপে

## ১৩। উক্তং পুরস্তাদেতণতে চৈদ্যঃ সিদ্ধং যথা গতঃ। দ্বিষন্ত্রপি স্থানিকশং কিমুতাধোক্ষজপ্রিয়াঃ।।

১৩। **অধ্য়** ঃ শ্রীশুক উবাচ— চৈত্তঃ (শিশুপালঃ) স্ব্যীকেষং দ্বিষন্ অপি যথা সিদ্ধিং গতঃ এতৎ (অত্ত বক্তব্যম্ত্রাং) তে (তুভ্যাং) প্রস্তাৎ (সপ্তম স্কন্ধে এব) উক্তং। অধোক্ষজপ্রিয়াঃ কিমৃত (সিদ্ধিং গতা ইতি কিমৃত বক্তব্যং)।

১৩। মূলালুবাদ । প্রীশুকদেব বললেন—হে রাজা পরীক্ষিৎ, একথা পূর্বেই সপ্তম ক্ষমে ভোমাকে বলেছি, শিশুপাল প্রীকৃষ্ণকে দ্বেষ করেও সাযুজ্য মুক্তি পেয়েছিল; পরমনীচ জনদের প্রতিই এত কৃপা, আর এঁরা তো শ্রীকৃষ্ণের ভালবাসার পাত্রী, এঁদের কথা আর বলবার কি আছে?

নয় ইত্যাদি। হে মুনে—হে সর্বজ্ঞ, এরূপ ধ্বনি। কুঞ্ছং – কৃষ্ণ প্রমাদ্মা হয়েও প্রাং – প্রমপুরুষ। এই কৃষ্ণকে কান্তঃ—স্বর্মণ বলে বিদুঃ—জানতেন, কিন্তু প্রমাদ্মা হয়েও যে তিনি প্রমপুরুষ তা জানতেন না; অতএব পুণপ্রিয়াং—কৃষ্ণের সঙ্গে বিহার হল, এইরূপে গুণবিষয়ক বৃদ্ধি যাঁদের সেই গোপীদের গুণপ্রবাহের উপর্ম কি করে হয় ? কারণ "তমেব বিদিছা অতিমৃত্যুমেতি, "আত্মানমাত্মাত বিচক্ষতে" ইত্যাদি শ্রতিশ্বৃতি বাক্যে প্রীকৃষ্ণ সন্থান্ধ প্রমাত্ম-জ্ঞানেরই মোক্ষ প্রপ্রাপকত্ব উক্ত হয়েছে। বি০ ১২ ॥

১৩। শ্রীঙ্গীব বৈ° তো° দীকা ঃ শ্রীযুক্তঃ শুক ইতি প্রীক্ষিন্তনশু বহিম্পপ্রতারণবৃহ্ৎস্থগন্দেহনিরসনার্থী প্রবৃত্তিমবগত্যাপি তন্ত্যাজেন বহিম্পান্ ভং পরারিব কিঞ্চিং সামর্বছেনাব্যক্তবচনাত্মান্তবিবাহ—উক্তং প্রস্তাদিতি।
সিদ্ধিমভীষ্টাং গতিং পুনঃ পার্ষদতাং, 'বৈরান্তবন্ধতীত্রেণ ধ্যানেনাচ্যুতসাত্মতাম্। নীতৌ পুনহ রেঃ পার্ষং জন্মত্রিম্থপার্যদৌ॥' ইতি সপ্তমাৎ (১৪৭)। ততস্তপ্র দ্বেহেপি জাতে লীনতয়া স্থিতিবর্গি পুনঃ স্বপ্তনৈরেব সহ তৎপ্রাপ্তিরিতি, স্বতরামেবাধাক্ষজ-প্রীতিবিষয়াশ্রমাণাং তাসাং বর্দ্ধ্যুপ্রেমতয়া প্রকটিস্তরেব সহ তৎপ্রাপ্তিরিত্যর্থঃ।
ময়া তু গুণময়ং দেহমিতি স্বন্ধণক্তির্ত্তিরপান্তর্বহিদে হপ্রাপ্তা। সমূল প্রকৃতিপ্রাক্তসদ্প্রদীণঃ দের্ঘাদিভিঃ সথলিতমনীত্যেব বিবক্ষিতং, দেহসৈ্যেব বিশেষণত্মাদিত্যর্থঃ। প্রম্বা শ্লেষত্বে দিতীয়াথে স্বয়ন্ত্রস্যার্থঃ। 'যে যথা মান্'
(শ্রীনী ৪।১১) ইত্যন্ত তান্ প্রত্যোত্মান্ গুণান্ ন প্রকাশরামি; স্বতম্ভ মম সর্ব্বেহপি সন্ত্যেবেতি বিবক্ষিতম্।
অতস্তাদৃশ-ভক্ত্যাবেশান্তস্যান্ত্রসন্ধানাভাবেহপি তত্তহক্তর এব স্বাবসরে তান্ প্রকাশরন্তি, অত্যথা দূরতে। ভজতাং
কেবল-তন্মপুর্যানিষ্ঠানাং তদপ্রপ্তিরেব স্যাৎ। তত্র কৈমৃত্যেন দৃষ্টান্তং শৃন্বিত্যাহ—দ্বিয়ন্ত্রপীতি; অত্যথা তত্ত্রপিয়নে বিশেষণজেতি ভাবঃ। তত্তৎপ্রকাশে নামন্বয়েন হেতুমাহ—দ্বীকেশমিতি, অধোক্ষজেতি চ
উত্যনামনিক্সক্ত্যা তজ্বানানপেক্ষতরৈর তেষাং সিদ্ধয়ে তদ্পেণবিশেষঃ প্রকাশিত ইতি দর্শিতম্। জী<sup>0</sup> ১৩ ॥

১৩। প্রাজীব বৈ° তো° টীকালুবাদ ঃ পরীক্ষিতের বাক্যের ঝোঁক যে বহিমুখ প্রতারণার ও জিজ্ঞাস্কুদ্দদের সন্দেহ নিরসনের দিকে তা জেনেও প্রীশুকদেব সেই ছলে যেন বহিমুখদের ভং সনা করতে করতে, কিঞ্জিং ক্রোধের সহিত অস্পষ্ট ভাবে এইরূপ বললেন, যথা—'উক্তম্ পুরস্তাদ্'

ইতি। **সিল্লিংগতঃ**—অভীষ্ট গতি লাভ করলেন পূর্বে শিশুপাল বৈকুপের পার্ষদ ছিলেন, পুনরায় সেই পার্যদত্ত লাভ করলেন — (শ্রীভা<sup>0</sup> ৭।১।৪৭) 'নারায়ণ পার্ষদ জয়বিজয় শ্রীকৃঞ্জের মৌঘল-লীলার পূর্বে জ্রীকৃষ্ণশরীরেই প্রবেশ করে থাকলেন, কারণ নারায়ণ তখন কৃষ্ণ-শরীরের ভিতরেই ছিলেন। মৌষল লীলান্তে তাঁরা পুনরায় নারায়ণের পাশ্বে ই গেলেন।" — ( এভা । 189)। —অতঃপর দ্বেষজ্বাত হলেও তাদের নিজস্ব অপ্রাকৃত সংগুণসমূহ লীন ভাবে থাকে। দ্বেষের অপগমে পুনরার সেই অপ্রাকৃত গুণসমূহের সহিতই শ্রীভগবানের পার্ষদত্ব প্রাপ্তি হল। স্ক্তরাং প্রীতির বিষয় শ্রীকৃষ্ণের ও আশ্রয় সেই গোপীদের উচ্ছলিত প্রেমের দ্বারা প্রকাশিত অপ্রাকৃত গুণাবলীর সহিতই শ্রীকৃষ্ণ প্রাপ্তি হল। (শ্রীশুকদেব বলছেন—) আমি যে ১১শ্লোকে জহুগুণ-ময়ং দেহং' অর্থাৎ গুণময় দেহ ত্যাগ করলেন, এরূপ বলেছি, সেখানে আমার বক্তব্য হল, গৃহেবদা গোপীগণের স্বরূপশক্তির বৃত্তিরূপ। অন্তর্বহি দেহ প্রাপ্তি হেতু তাঁদের সমূলপ্রকৃতি ও প্রাকৃত সদ্গুণ সৌন্দর্যাদি সম্বলিত দেই ত্যাগ হল— 'গুণময়' শব্দটি দেহের বিশেষণ হওয়া হেতু এরূপ অর্থই সমীচীন। ১২শ্লোকে পরীক্ষিতের প্রশ্নের যে দ্বিতীয় অর্থ করা হয়েছে তার উত্তরে এরূপ বলা হচ্ছে, হথা—'যে ব্যক্তি আমাকে যে ভাবে ভজন করে আমি তাকে সেই ভাবেই ভজন করি।' — শ্রীগী $^0$  ৪।১১। এর থেকে এই আসছে যে তাদের প্রতি আমি অন্ম গুণসমূহ প্রকাশ করি না, যদিও স্বতঃই আমাতে সকল গুণ্ট বিরাজ্মান, ইহাই বক্তব্য। অতএব তাদৃশ ভক্তি আবেশ হেতু শ্রীভগবানের অনুসন্ধান অভাবেও শ্রীভগবংশক্তিসমূহ নিজ নিজ অবসরে সেই সেই গুণসমূহ প্রকাশ করে থাকেন। অক্তথা দূরদেশ থেকে ভজনকারী কেবল শ্রীভগবৎমাধুর্যনিষ্ঠ শ্রীভগবংভক্তগণের প্রাপ্তি হত না। এই বিষয়ে কৈমুতিক তায়ে দৃষ্ঠান্ত দেওয়া হচ্ছে, শোন— দিষন্নপি ইতি। শ্রীকৃষ্ণের প্রতি বিদেষ করেও শিশুপাল সিদ্ধি লাভ করল। শ্রীকৃষ্ণপ্রিয়া গোপীদের কথা আর বলবার কি আছে? এ যদি না হত অর্থাৎ যে যে ভাবেই ভজন করুক ভগবান যদি নিজ স্বাভাবিক গুণে তাঁদের আত্মপর্যন্ত দান না করতেন, তবে শ্রীকৃষ্ণ বিদেষীর প্রতিও মোক্ষাদিদায়ক ঐশ্চর্য প্রকাশ করতেন না এরূপ ভাব। তিনি যে মোক্ষাদিদায়ক ঐশ্চর্য প্রকাশ করেন, সে বিষয়ে হেতু রূপে তার ছুটি নামের উল্লেখ করা হল মূল প্লোকে, যথা 'হৃষিকেশ' ও 'অধোক্ষত্ক' এই নামদ্বয়ের বৃৎপত্তিগত অর্থের দ্বারা প্রকাশিত হয়েছে যে ভগবৎ জ্ঞানের অপেক্ষা বিনাই সাধকের সিদ্ধির নিমিত্ত শ্রীভগবংগুণবিশেষ প্রকাশিত হয়। জী<sup>0</sup> ১৩॥ ১৩। **ত্রীবিশ্ব টীকা ঃ** শ্রীমন্ম্নীক্রোহপিনায়ং বস্তুতো রাজ্ঞঃ প্রশ্ন ইতি মনসা জাননের স্বমেবং পৃচ্ছন্মেধা-শৃত্য এবাদীতি তদ্যাজেনানভিজ্ঞানেব তান্ ভৎ সয়নাহ,—উক্তমিতি। পুরস্তাৎ সপ্তমস্কন্ধে এব বিষমপীতি দ্বেষলক্ষণ-প্রতিকুলভাবেনাপি যদি সাযুজ্যং লভ্যতে তর্হি কামলক্ষণা সুকুলভাবস্য কা বার্তা ইতি ভাবঃ। স্থ্যীকেশমিতি, নিক্রপাধি ক্রপয়া স্বয়মবতীর্য্য এক্ষাদীনামপি স্ব্বীকৈরগ্রাহোহপি মর্ত্ত্যলোকে প্রমনীচানামপি স্ব্বীকেষু দৃষ্টেঃ স্বাচিন্ত্য-শক্তা। বিষয়ীভূতো ভবতি তামুদ্ধর্ত্বমিতীদমপ্যেকং তস্য ক্লেশ্বর্যামিতি ভাবঃ। ইমাস্ত অধোক্ষজস্য অতীন্দ্রিয়স্য

## ১৪। বৃণাং বি**ঃ**শ্বেয়সাথায় ব্যক্তিভঁগবতো বৃপ। অব্যয়স্যাপ্রমেয়স্য বিগুর্পস্য গুণাত্মবঃ॥

১৪। **অন্তর**ঃ হে নৃপ! নৃণাং নিংশ্রেয়সার্থায় (মঙ্গলায় এব) অব্যয়স্থা (জন্মাদি বিকার রহিতস্থা) অপ্র-মেয়স্থা (অপরিচ্ছন্নস্থা) নিশুর্ণস্থা (মায়াগুণাতীতস্থা) গুণাত্মনঃ (মায়াগুণানাম্ নিয়ন্তঃ) ভগবতঃ ব্যক্তিং (আহির্জাবঃ ভবতি)।

38। মূলালুবাদ ঃ হে রাজন্! জগজ্জনের সাধনোচিত ফলদানের জন্মেই অব্যয় অপ্রমেয় নিপ্ত'ণ গুণাত্মা শ্রীভগণানের জগতে আবির্ভাব হয়ে থাকে।

তদ্য প্রিয়াঃ প্রীতিবিষয়াশ্রমভূতা এব। অত্ত অঘঃ দিদ্ধিং যথা গত ইতি প্রত্যাদর্মঘাস্থরং হিছা বিপ্রকৃষ্ঠিশ্চিছা যন্ধৃষ্টান্তিতন্তেন রাজানং প্রত্যেতৎ সরহস্যমাহ। চৈছাস্যাপি দ্বেয়াভিনিবেশোন্তেকাৎ মৃনিশাপনিবন্ধনগুণমন্ত্রদেহদ্যৈবোপরমঃ। অন্তশ্চিনারপার্যদেহস্ত তদ্যানগরে। নিত্যোহবর্ত্তত এব। যত্তকং—"বিষ্ণৃচক্রেহতাংহসৌ" ইতি বিষ্ণৃচক্রেণ হতমংহ এব যয়োন তু তাবিতি দিদ্ধিং গতঃ অভীষ্টাং গতিং পার্ষদ্তাং প্রাপ্ত ইত্যর্থঃ। যত্তকং—"বৈরাম্প্রক্রতীব্রেণ ধ্যানেনাচ্যুতদাত্মতাম্। নীতৌ পুন্হ রেঃ পার্যং জগাতুর্বিষ্ণুপার্যদৌ"ইতি ॥ বি০ ১৬ ॥

১৩। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ বস্তুতঃ এ রাজার প্রশ্ন নয়, শ্রীমংমূনীন্দ্র মনে মনে এরপ জেনেও, তুমি মেধাশূন্য না-কি, এরূপ প্রশ্ন উঠাচছ-যে, এরূপে তাকে ছল করে অনভিজ্ঞ জনদের র্ভৎসনা করতে করতে বলছেন—উক্তম্ ইতি। পূর্বে সপ্তমক্ষন্ধেই তোমাকে বলা হয়েছে, শিশুপাল হৃষীকেশকে বিদ্বেষ করেও সিদ্ধি পেল—দ্বেষলক্ষণ প্রতিকূল ভাবেও যদি সাযুজ্য মুক্তি পাওয়া যায় তা হলে কামলক্ষণ অনুকূল ভাবের গোপীরা যে কৃষ্ণকে পাবে, তাতে আর বলবার কি আছে ? স্বাকেশম্ইতি — নিরুপাধি কুপায় নিজে নিজেই অবতীর্ণ হয়ে ব্লাদিরও ইন্দ্রির অগ্রাহ্য হয়েও মর্তলোকে পরমনীচ জনদেরও ইন্দ্রিয়ে দর্শন হেতু নিজ অচিস্ক্য শক্তিতে বিষয়ীভূত হন, তাদিকে উদ্ধার করার জন্ত, এও তাঁর কুপা ঐশ্চর্য, এরূপ ভাব কিয়ুত - পরমনীচ জনদের প্রতিই এত কুপা, ার এঁরা তো আধােক্ষজ প্রিয়াঃ—ইন্দ্রিয়াতীত কুফের প্রীতিবিষয়-আশ্রয়ভূতা, এদের কথা আর বলবার কি আছে। এ বিষয়ে অল্পকাল আগের বৃন্দাবনের দৃষ্টান্ত আঘাস্থুরকে ত্যাগ করে বহুদূরবর্তী মথুরার লীলার শিশুপালের সিদ্ধি-কাহিনী কেন দৃষ্টাস্করপে স্থাপন করা হল ? এ বিষয়ে একটি রহস্ত আছে। তারই ইঙ্গিত দেওয়ার জন্ত শ্রীশুকদেব মহারাজের নিকট শিশুপালের দৃষ্টান্ত দিয়েছেন, তা এরূপ যথা— এই গৃহ-অবরুদ্ধা গোপীদের মতই শিশুপালেরও দি তীয়াভিনিবেশ উদ্রেক বশতঃ মুনিশাপের জন্ম প্রাপ্ত গুণময় দেহেরই উপরম, অতএব তার অনশ্বর চিন্ময়পার্যদ দেহ নিতাই ছিল, যা বলা হয়েছে—''বিষ্ণুচক্রদারা দন্তবক্র-শিশুপালের পাপই দূরিভূত হয়েছে,' এই বাক্যে বিষ্ণুচক্রেরদারা তাদের পাপই দূরিভূত হয়েছে, তারা হত হয় নি-এইরূপে তারা 'দিদ্ধিংগতঃ' অভীষ্টগতি পার্ষদ পদ প্রাপ্ত হল, এরপ অর্থ। জীমতাগবতে (৭।১।৪৭) শ্লোকে 'বিফুপার্যদ জয়বিজয় অনেকদিন ধরে প্রীকৃষ্ণকে শত্রুভাবে ধ্যান ফলে পুনরায় নারায়ণের পার্শ্বে চলে গেলেন।" বি<sup>0</sup> ১৩ ।।

- দৈত্যভাবস্থ চৈদ্যস্থ তথা তাদৃশ-শ্রীভগবৎপ্রেমবতীনাং তাসাং তত্তৎসম্পাদনায় ভগবতঃ সাহায্যমপ্যস্তি। কৈম্ত্যেন কারণমিত্যাহ—নূণামিতি; নূণাং জীবমাত্রাণাং নিঃশ্রেয়সার্থায় সর্ব্বসাধনফলায় তত্তদ্যোগ্যতাসম্পৎপূর্ব্বক-স্বলীলানন্দ-প্রাপ্তিরূপায়, তং সাধ্যিতুমেবেত্যর্থঃ। ব্যক্তিঃ প্রাকট্যম্। তদর্থাবধারণার্থমাহ—ভগবত ইতি, অন্তথা জ্র-বিজ্জমা-ত্ত্রেণ ব্রহ্মাণ্ডকোটিদংহারসমর্থস্থ ভূভারহরণমাত্রার্থং ব্যক্তেরস্থপপিত্তিরিত্যর্থঃ। হে নৃপেতি—যথা নৃণাং ক্ষেমার্থ মেব ইতস্ততো ভবাদৃশস্ত্র রাজ্ঞো গমনমিতি ভাবঃ। ভগবত্ত্বমেবাহ—অব্যয়স্তেত্যাদিভিশ্চতুর্ভির্বিশেষণেঃ। নিত্যং নানাপ্রকাশৈন না-ভক্তেভ্য আত্মদানাদিনাপি ন ব্যেতীত্যব্যয়ঃ। তস্ত্র কৃতঃ ? অপ্রমেয়স্তাপরিচ্ছিন্নস্ত ইত্যর্থঃ; তৎ কৃতঃ ? নিশুণস্ত মায়াগুণাতীতস্ত ; তচ্চ কুতঃ ? মায়াগুণানামাত্মনঃ প্রবর্ত্তকস্ত ; যদা, নুণাং নিঃশ্রেয়সার্থায় এব ব্যক্তিমাত্রং জন্ম, অশ্রথা তু কথঞ্চিন্ন সপ্তবেদিত্যাহ—অব্যয়স্ত জন্মাদিবিকাররহিত্স্য, কিঞ্চাপ্রমের্স্য ; তদর্থব্যে হেতুগুর্ণাত্মন ইতি নিজকারুণ্যাভ্রশেষগুণানাং স্বপ্তানামিব চেত্য্যিতুঃ প্রকটনপ্রস্য ইত্যথ':। অন্তৎ সমানম্। শ্লোক্রয়েংস্মিন্ অয়ং ভাব ইত্যাদৌ টীকায়াং বহিম্প্সন্দেহনিরাসার্থস্তেষাময়মভিপ্রায়। নত্ন ব্রহ্মণি কামাদিকমপি চেদ্র্পকরং, তর্হি জীবেম্বপি চিৎসামান্তেনৈক্যাৎ ব্রহ্মত্বমন্তীতি, পত্যাদিষপি তাদৃশং স্যাৎ; তত্রাহ—জীবেম্বিতি। আবৃতত্বে হেতুর্বক্ষ্যমাণ-বৈপরী-ত্যরীত্যা স্বধীকাধীনজ্ঞানস্বমেব জ্ঞেয়ম। তত্ত্ব স্বশিক্ষাবৃতস্কং বহির্বিক্ষেপাৎ পরেষ্ উপাধিমাত্রগ্রহণাৎ, স্বধীকেশত্বাদিতি পূর্ববিন্ন স্ব্রষীকবশস্তহ্নদ্রঃ। অতঃ স্বপ্রকাশতাময় এব ততশ্চানাবৃতমেব ব্রহ্মত্বমিতি স্থিতে কামাদিনা কেনাপি তত্র প্রবৃত্তির্ভবতু, বস্বত্মভবস্ত ভবত্যেবেত্যর্থ':। নম্ন দেহীতি—পত্যাদিবদেহিন্দেন প্রতীয়মান ইত্যর্থ':। সিদ্ধান্তমাহ—ভগবত এনেতি; তত্তদ্বিশেষেণ বৈলক্ষণ্যাদিত্যথাঃ। এবংরূপা অনাবৃত-ব্রহ্মরূপা, ন দেহিসাদৃষ্ঠাং, কুতো দেহিত্মিতঃথাঃ। তদ্বিগ্রহস্যৈর স্বরূপশক্তিসিদ্ধ-বৈচিত্রিক-পরমতত্ত্বৈকরূপত্বাৎ, তচ্চ বিদ্বদমুভবদেবিত-তত্তচ্ছাস্ত্র প্রামাণ্যাৎ। যথা চ ব্যাথ্যতম্ 'নাতঃপরং পরম যন্তবতঃ স্বরূপম্' (শ্রীভা ৩।৯।৩) ইত্যাদিম্বিতি ॥ জী<sup>0</sup> ১৪ ॥
- ১৪। খ্রীজীব বৈ তে তি টিকালুবাদ । এইরূপে শ্রীকৃষ্ণধ্যান-প্রভাব বলা হল। এ বিষয়ে খ্রীভগবানের প্রকটকালে খ্রীভগবংপার্যদ আগন্তুক দৈত্যভাবাপন্ন শিশুপালের, তথা তাদৃশ শ্রীকৃষ্ণ-প্রেমবতী সেই গোপীদের সেই সেই ভাব সম্পাদনের জন্ম শ্রীভগবানের সাহয়ও আছে। এ বিষয়ে কৈমৃতিক ন্থায়ে কারণ দেখান হচ্ছে, নৃণাম্ ইতি। নৃণাম্ ভীবমাত্রের নিশ্রেয়সার্থায়— সর্বসাধনফল দানের জন্ম, সেই সেই যোগ্যতা সম্পাদন পূর্বক নিজ্ব লীলানন্দ প্রাপ্তিরূপ ফল দানের জন্ম (তবে আর গোপীদের যে দান করবেন, এতে আর বলবার কি আছে)। এই ফল দানের জন্ম (তবে আর গোপীদের যে দান করবেন, এতে আর বলবার কি আছে)। এই ফল দানের জন্ম ইত্যান শ্রীকৃষ্ণের প্রকাশ হয় এই পৃথিবীতে; অন্যথা লভঙ্গীমাত্রে ব্লাণ্ডকোটি সংহার সমর্থ শ্রীকৃষ্ণের ভূভার হরণ মাত্রের জন্ম অবীর্তন হওয়া যুক্তিযুক্ত হয় না। (হ নৃপ—এই সম্বোধনের ধ্বনি হল, যে রূপ না-কি লোকমঙ্গলের জন্ম ভবাদৃশ রাজাদের ইতন্তত গমন হয়ে থাকে, এরূপ ভাব। অতঃপর শ্রীকৃষ্ণের ভগবজ়া বলা হচ্ছে— 'অব্যয়ম্ম' ইত্যাদি চারটি বিশেষণে। অব্যয়ম্মা— [ন +ব্যয় = হ্রাস রহিত ] নানা প্রকাশে নানাভক্তকে আত্মদানাদি করলেও ভার কিছু হ্রাস হয় না, তাই তাঁকে বলা হয়্ম 'অব্যয়'। এ কি করে সন্তব ? এরই উত্তরে,

অপ্রমেয়স্য-জ্রীকৃষ্ণ অনন্ত, অনন্তের কোন হ্রাসবৃদ্ধি নেই [ অনন্ত-ন+অন্ত = অনন্ত ]। তা কি করে হতে পারে ? বিগু (পদা – তিনি মায়াগুণের অতীত বলেই হতে পারে। তাই বা কি করে হয় ? গুণাত্মবঃ – তিনি মায়াগুণের প্রবর্ত্তক. তাই হতে পারে। অথবা, লোকের পরম মঙ্গলের জন্মই এই জগতে প্রকট হন কৃষ্ণ, এই প্রকটমাত্রকেই জন্ম বলা হয়। অন্তথা অর্থাৎ লোকমঙ্গলের ব্যাপার না এলে তাঁর প্রকট হওয়া কোন প্রকারেই সম্ভব হত না, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, অব্যয়স্য-কৃষ্ণ জন্মাদিবিকার রহিত। আরও অপ্রমেয়স্য-অনন্ত। লোকমঙ্গলের জন্ম প্রকট হওয়ার কারণ কি ? গুণাত্মব — নিজের কারুণ্যাদি অশেষ গুণাবলী যা স্থপ্তের মতো রয়েছে. তাদিকে জাগিয়ে তুলবার জন্ম কৃষ্ণ এই জগতে প্রকট হন, এরূপ অর্থ। আর ব্যাখ্যা একইরূপ। ১৩শ্লোকের টীকায় শ্রীধরস্বামী বলেছেন—[জীবেষাবৃতং ব্রহ্মত্বং কৃষ্ণস্ত তু অনাবৃত্য ইত্যাদি ] ত্রই শ্লোকে পূর্বোক্ত প্রশ্নের পরিহার করা হয়েছে। 'অয়ংভাব' ভাবটি এরূপ, জীব সকলে যে ব্রহ্মত রয়েছে, তা আবৃত কিন্তু শ্রীকৃষ্ণ 'স্বধীকেশ' সর্বেন্দ্রিয় নিয়ামক হওয়া হেতু কৃষ্ণের ব্রহ্মত্ব অনাবৃত, স্তারাং তাঁর বিষয়ে বৃদ্ধির অপেক্ষা নেই। জীধরের এই অভিপ্রার ব্যক্ত হয়েছে বহিমু'খ-সন্দেহ নিরসণের জন্ত। এখানে স্বামিপাদের ব্যাখ্যার অর্থ গ্রকাশ করা হচ্ছে, যথা-পূর্বপক্ষ, আচ্ছা ব্রন্মে যদি কামাদি অর্থকর হয় তা হলে জীবেও চিৎসামান্তে ঐক্য বলে ব্রহ্মত্ব স্বীকার করতে হয়, তাই গোপীদের পতি আদিতেও ব্রহ্মত্ব আছে, এরপ সিদ্ধান্তই দাঁড়াচ্ছে না-কি ? এরই উত্তরে, জীবের ব্রহ্মতে আবরণের বিচার দেখান হচ্ছে—যেহেতু ইন্দ্রিয়ামক বলে কৃষ্ণের ব্রহ্মত অনাবৃত সেই হেতু ইন্সিয়ের অধীনজ্ঞানযুক্ত বলে জীবের ব্রহ্মত্ব আবৃত, এরূপ বুঝতে হবে। এখানে জীব সম্বন্ধে আবরণ, বহির্বিক্ষেপের কেতু; কৃষ্ণ সম্বন্ধে উপাধিমাত্র-গ্রহণ হেতু ও ইন্দ্রিয়-নিয়ামক হওয়া হেতু পূর্ববং তাঁর এই জগতে উদয় ইন্দ্রিয়বশে নয়। অতএব এই উদয় স্বপ্রকাশতাময়। অতঃপর কুফের ব্রহ্মত অনাবৃত, এরপ সিদ্ধান্ত স্থির হলে কামক্রোণভয়াদির মধ্যে যে কোনও একটির দারা কুষ্ণে মনের গতি হউক-না, বস্তু-অমুভব হবেই।

ি শ্রীধরস্বামীপাদের ১৪শ্লোকের টীকা— নতু, দেহী কথম নাবৃতঃ স্থাদত্ত আহ— নৃণামিতি। গুণাত্মনো গুণনিয়ন্তঃ ভগবতঃ এবংরূপা অভিব্যক্তিরতো ন দেহিসাদৃশমত বতুং যুজ্যত ইতি ভাবঃ।

শ্রীধরের এই টীকার পূর্বপক্ষ, আচ্ছা দেহী কি করে অনাবৃত হয় ? অর্থাৎ 'দেহী' শব্দে গোপীদের পতি প্রভৃতি দেহ রূপে প্রতীয়মান। উহা কি করে অনাবৃত হয় ? শ্রীধরটীকায় এই প্রশের সিদ্ধান্ত বলা হচ্ছে – 'ভগবতঃ এবংরূপা ইত্যাদি' অর্থাৎ অব্যয়, অপ্রমেয়, নিপ্ত'ণ, গুণ-নিয়ন্তা শ্রীকৃষ্ণের 'এবংরূপা' অনাবৃত ব্রহ্মরূপা আবির্ভাব, দেহীর সদৃশ নয়। সদৃশই যখন নয়, তখন, দেহীস্বরূপ বলে কথাই উঠতে পারে না, কারণ শ্রীকৃষ্ণের বিগ্রহই স্বরূপশক্তিসিদ্ধ বিচিত্র পর্মতব্রুকরূপ, ইহাও বিদ্ধং-অনুভব-দেবিত সেই সেই শাস্ত্রপ্রমানে নির্ধারিত হওয়া হেতু।

# ১৫। কামং ক্রোপ্রং ভয়ং স্বেহুমিক্যাং সৌক্রদমের চ। বিত্যাং হরৌ বিদ্বতো যান্তি তম্ময়তাং হি তে।।

১৫। **অন্তর**ঃ হরো কামং ক্রোধং ভন্নং ক্ষেহং ঐকং ( আত্মারামানামিব ) সৌষ্ঠদং (ক্রথকোশিক্যাদীনামিব ) এব চ (অপি বা) নিত্যং বিদধতঃ (কুর্বাণাঃ বর্ত্তন্তে) তে হি ( নিশ্চিতমেব ) তন্মন্নতাং যান্তি।

১৫। মূলাবুবাদ ঃ কাম, ক্রোধ, ভয়, স্নেহ, ঐক্য, সৌহাদ প্রভৃতি যে যে ভাবেই শ্রীভগবান্কে ভঙ্কন করুক না কেন, সে সে ভাবেই তাঁতে তন্ময়তা প্রাপ্ত হয়ে পাকে।

যথা—(শ্রীভা<sup>0</sup> ৩।৯।৩) ব্রহ্মার উক্তি নাতঃপরং' ইত্যাদি শ্লোকে ব্যাখ্যাত। "হে প্রমপুরুষ আপনার যে অনাবৃত প্রকাশ নির্ভেদ আনন্দমাত্র ব্রহ্মস্বরূপ, তা এই রূপ হতে ভিন্ন দেখছি না, তবে এ অন্বয় তত্ত্ব আপনারই অসম্যক্ প্রতীতিবিশেষ। স্ক্তরাং হে আত্মন্! উপাস্থের মধ্যে মুখ্য, অদিতীয়, বিশের সৃষ্টিবিধানকারী, স্কতরাং বিশ্ব হতে ভিন্ন ও ভূতেন্দ্রিয়াণণের কারণ, আপনার এই মৃতিকেই আমি আশ্রেয় করলাম।" জী১৪°।

- ১৪। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ যতঃ শ্রেয়ঃসাধনহীনানপি ময়ি হৎকিঞ্চিৎসংক্ষমাত্রবতো জনানহম্জরামীতি মনসি কবৈব ভগবতাবতীর্ণমিত্যাহ,—নৃণামিতি দ্বাভ্যাম্। নিঃশ্রেয়সং কেব্ চিৎ সায়্জ্যং কেব্ চিৎ সালোক্যাদিকং কেব্ চিৎ প্রেমাচার্থস্তিশ্ব জ্রাবিজ্ প্রমাত্রেগ ব্রহ্মাণ্ডকোটিসংহারসমর্থ স্য ভূভারভূতকংসাদিবধার্থ মেব ব্যক্তিরভাগ নোপপছাত ইতি ভাবঃ। অব্যয়স্য প্রতি ভক্তজনং স্বাত্মদানেনাপি ন ব্যতীত্যব্যয়ন্তম্য। কেন প্রকারেণেতি চেদত আহ,—অপ্রমেয়স্য প্রমাত্মশক্যস্য কন্তত্ত্ব তত্ত্বং জানাতীতি ভাবঃ। যতো নিগুণস্য প্রাকৃতগুণরহিত্স্য অথ চ গুণাত্মনং স্বর্পভূতকল্যণ-শুনময়্য ন হি অপ্রাকৃতিচিদানন্দময়গুণগাগরঃ প্রমাতৃং শক্যো ভবেদিতি ভাবঃ॥ বি০ ১৪॥
- ১৪। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ যেহেতু শ্রেয়-সাধনহান, আমাতে যংকিঞ্চিং সমন্ধনাত-বিশিষ্ট জনদেরও উদ্ধার করব, এরূপ মনে করেই ভগবান অবতীর্ণ হন, তাই বলা হচ্ছে—-নৃণাং ইতি। বিঃশ্রেয়সার্থায়—কাউকে সাযুজ্য, কাউকে সালোক্যাদি ও কাউকে প্রেমন্ত জ্রিরপ ফল দানের জন্ম ( অবর্তীণ হন )। তা যদি না হত, তবে জ্রুক্টিমাত্রে ব্রহ্মাগুরেলটি সংহার সমর্থ ভগবানের ভূভারস্বরূপ কংসাদির বধের জন্ম অবতীর্ণ হওয়া সমীচীন হতো না, এরূপ ভাব। অব্যয়স্য —প্রতি
  ভক্তজনকে আত্মদানেও ক্ষয় হয় না, তাই ভগবানের বিশেষণ দেওয়া হল 'অব্যয়্ম'। যদি বলা হয়
  এ কি করে হতে পারে ? তারই উত্তরে বলা হচ্ছে, অপ্রস্মেয়স্য—এ প্রমাণের অযোগ্য, জ্রীভগবানের
  তত্ত্ব কে জানতে সমর্থ হবে ? এরূপ ভাব। যে হেতু বিগুর্পাস্য প্রাকৃত গুণরহিত, অথচ গুণান্থারঃ-স্বরূপভূত কল্যাণগুণময়—অপ্রাকৃত চিদানন্দময় গুণসাগর, কেউ মাপতে সমর্থ হয় না, এরূপ ভাব।
  বি<sup>0</sup>১৪।।

১৫। **এজীব বৈ** তাও **টীকা** ঃ অস্ত তাবন্তগবদ্যক্তিসময়গতানাং বার্ত্তা, কিন্তু সর্ব্বদাতানানামপীয়ং রীতিরিত্যাহ কামমিতি। অত্র কামং দ্বিবিধন—শ্রীগোপ্যাদীনামিব প্রেমময়ং, সৈরিদ্ধ্যাদীনামিব রিরংসাময়ঞ্চ, ক্রোধং দ্বেষং চৈচ্চাদীনামিব, ভয়ং কংলাদীনামিন, স্নেহং বৃষ্ণিপাণ্ডবানামিন, শ্রীমন্ত্রজ্বাদিনামিব বা, ঐক্যমাত্মারামাণামিন, সৌহদং ক্রথকৌশিক্যা-দীনামিব, তত্র ভয়বেষো তু নামুমতৌ, হঃ থলু কন্যাণগুণমপ্যাত্মানং ভীষণং মক্সতে, গুঢ়ং দ্বিষতোহপি তম্ম ভীতস্ম তথা মৎসরাদিনা সাক্ষাদিপি দ্বিষতো ধ্বষ্টপ্য ভদ্রায় কল্পতে, তম্মিন কঃ প্রম্পামরস্তচ্চ তঞ্চ কুর্য্যাৎ, কিন্তু ক্ষেহং সেহিদমে বা সর্ব্বেহপি কুয়ুরিতি হি তাৎপর্য্যম্। তদিখমেবোক্তং শ্রীনারদেন—'তস্মাৎ কেনাপ্যপায়েন মনঃ ক্লে নিবেশায়েৎ' ( শ্রীভা<sup>0</sup> ৭।১।৩১ ) ইতি। কেনাপীতি—তত্ত্র ধোগ্যেনেতার্থ:। অতস্তত্ত্বেব তত্ত্তমূ—'মথা বৈরামুবন্ধেন মর্ত্তান্তরামিয়াও। ন তথা ভক্তিথোগেন ইতি মে নিশ্চিতা মতি: ॥' (শ্রীভা<sup>0</sup> গাঠা২৬) ইতি। তত্ত্ব চ শাস্ত্রজ্ঞা গৌরবময় ভক্তিযোগমতিক্রম্য ভাবমার্গে হেয়ন্যাপি তন্য তন্ময়তাকারিস্বায় প্রাবন্যাং দৃষ্টত ইতি ব্যজ্য ক্ষেহসেহিদে এবাস্থমতে, তদিখমেবোক্তং দ্বিষন্নপীতি, তম্বলৈক্যঞ্চ নাস্থমতং, তত্র তাদৃশ-তদ্গুণাস্ফূর্ত্তেরিতি এব-শব্দ: একৈকতঃ ক্নতা-র্থীভাবায়। পাঠান্তরে যে বিদধতে হি নিশ্চিতং তন্ময়তাং তত্তম্বাবসমূচিতাবির্ভাবং তদেকস্ফুর্তিং, কিন্তু শ্রীভগবান্ থলু 'ভক্ত্যাহমেকরা গ্রাহ্ম: শ্রদ্ধরাত্মা প্রিয়: সতামু' (শ্রীভা<sup>0</sup> ১১৷১৪৷২১) ইতি শ্রীভগবদ্বাক্যাৎ; 'যোগিভিদু'শতে ভক্তা নাভক্তা দৃশ্বতে কচিৎ। দ্রষ্ট্রং ন শক্যো রোষাচ্চ মৎসরাচ্চ জনাদ্দিন:॥' ইতি পালোতরথণ্ডেবচনাৎ; 'নাহং প্রকাশঃ সর্বাস্য ষোগমায়াসমারতঃ' ইতি শ্রীগীতাত চ ( ৭।২৫ ) যদ্ধপি ছেষ্ট প্রভৃতিভিন্তস্য যাথার্থ্যঃ নাতুভ্যতে, ন্ধিস্বয়াথৈবেতি, তথাপি তৎপ্রভাবাৎ পরম্পেরয়াপ্যান্তরকালে মাথার্থাং ক্ষুরতীতি ক্রোধভয়ে অপাত্র গণিতে; 'কিমৃতা-ধোক্ষজপ্রিরাং' ইত্যনেন কামস্ত প্রিয়ত্বাতিশন্তাহুৎক্ষিত ইতি বিবেচনীয়ম। চেতি বেতি পাঠ: সমানার্থ: ॥ জী ০ ১৫ ॥

১৫। প্রাজীব বৈ<sup>ত</sup> তা<sup>0</sup> টিকালুবাদ ঃ তাবং ভগবংপ্রকট-সময়ের কথা দূরে থাকুক, সর্ব সময়ের জ্বন্ত ইহাই রীতি, সেই রীতি কি ? তাই বলা হচ্ছে—কামং ইতি। এখানে কাম দিবিধ—(১) গোপীকাদের তায় প্রেমময় এবং কুজাদির তায় রমণেচ্ছাময়। ক্রোপ্র— দেষ, শিশুপালাদির তায়। তা কংসাদির তায়। স্নেহ—যাদব ও পাণ্ডবদিগের তায় বা শ্রীমদ্রজ্বাসিগণের তায়। ঐক্যাং—নির্বাণ (মোক্ষ), আত্মারামদের মতো, সৌহৃদেং—ক্রথ ও কৌশিকাদির তায়। এখানে এই কামাদি ভাবের মধ্যে ক্রোপ্র ও তয় অনুমোদিত নয়। যে জন কল্যাণগুণময় হলেও শ্রীভগবান কৃষ্ণকে ভীষণ বলে মনে করে— গোপনে গোপনে ছেম্ব করলেও তাঁর ছয়ে ভীত, তথা মংসরতায় সাক্ষাতেও ছেম্ব করে— এতাদৃশ খুইজনেরও মঙ্গল বিধান যিনি করে থাকেন, সেই কুপাবারিধির প্রতি কোন্ পরম্পামর ভয়-ছেম্ব করে? কেউ করে না—কিন্ত সকলেই স্নেহ বা সৌহার্দের ভাবই প্রকাশ করে থাকে, এরপই তাৎপর্য। স্নতরাং এরপই শ্রীনারদের দারা উক্ত হয়েছে, যথা— ''স্বতরাং যে কোনও উপায়ে মন কুষ্ণে নিবেশিত কর।'' —(প্রীভা<sup>0</sup> ৭।১ ৩২)। 'কেনাপি' অর্থাৎ 'কোনও' পদে স্নেহাদি কোনও যোগ্য উপায়ের কথাই বলা এখানে উদ্দেশ্য। স্বতরাং সেবানেই সপ্তম ক্রেন্ন উক্ত হল—'মানুষ শক্রতা করেও শ্রীকৃষ্ণে যেরপ তন্ময়তা লাভ করতে পারে সেরপ পারে না শুক্তাভিক যোগে''—(প্রীভা<sup>0</sup> ৭।১ ২৭)। এই কথার ধ্বনি হল—ভাবমার্গে তাতিনিন্দনীয়

হলেও শক্রভাব শীঘ্র ভগবদভিনিবেশর সম্পাদক হিসাবে গুদ্ধাভিন্তিযোগ থেকে শ্রেষ্ঠ। কাজেই ভাবমার্গে অভিবন্দনীয় স্নেহ-সৌহাদ ই যে যোগ্য উপায় এতে আর বলবার কি আছে। কাজেই বুঝা যাচ্ছে স্নেহ-সোহাদই এখানে অনুমোদিত, তাই এরপ বলা হয়েছে, দ্বিষরপি' অর্থাৎ দ্বেষ করেও, এই 'অপি' পদের ধ্বনিতেই পাওয়া যাচ্ছে যে "দ্বেষ' হেয় ও অনুমুমোদিত। এর মতোই 'ঐক্য'ও অনুমুমোদিত, এখানে তাদৃশ কৃষ্ণগুণ ক্রুণ্ড না হওয়া হেতু। 'এব' শন্দের ধ্বনি, কামাদি প্রত্যেকে একক কৃতার্থ করে দিতে সমর্থ পাঠান্তরে—'যে বিদধতে'। হি—নিশ্চয়ার্থে। তার্যাতাং—সেই সেই কামাদি ভাব সমুচিত 'আবির্ভাব' অর্থাৎ একমাত্র তারই ক্রিতি প্রাপ্ত হয়।

কিন্তু শ্রীভগবানের এরপ বাক্য থাকা হেতু, যথা—"আমি সাধুগণের প্রিয় ও আত্মা এবং একমাত্র শ্রানা ভক্তি দ্বারাই প্রাহ্য হই।" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১১।১৪।২১)। আরও পাদ্মোত্তরপণ্ডে এরপ উক্ত থাকা হেতু, যথা—"ভক্তযোগিগণ ভক্তিপ্রভাবে জনাদ নকে দেখে থাকেন। ভক্তিবিনা তাঁকে দেখা যায় না। ক্রোধ-মাংসর্যে কেউ তাকে দেখতে সমর্থ হয় না।" আরও গীতায় এরপ থাকা হেতু, যথা—"আমি যোগমায়া সমাবৃত্ত বলে সকলের নিকট প্রকাশ হই না।" এই সব শাস্ত্রবিক্য থাকা হেতু যদিও শ্রীকৃষ্ণবিদ্বেষী প্রভৃতি তাঁর যথার্থ অনুভব পায় না, কিন্তু অন্তথা অর্থাৎ বিপরীত রূপেই পায়—তথাপি কৃষ্ণপ্রভাব হেতু পরম্পারা হলেও পরবর্তী কালে যথার্থরূপে ক্ষ্মবিত হন, তাই ক্রোধ ভয় এ তৃটিকেও এগ্লোকে ধরা হয়েছে। 'কিমুতাধোক্ষজপ্রিয়াং' কৃষ্ণপ্রিয়া গোণীদের কথা আর বলবার কি আছে, এরূপে কৈমুত্তিক স্থায়ে কামক্রোধ ইত্যাদির মধ্যে প্রিয়ত্ব-অতিশয় হেতু 'কাম'কে সর্বশ্রেষ্ঠ বলা হল, এরূপ বিবেচনা করতে হবে। 'চ' ইতি 'বা' ইতি প ঠ আছে— অর্থ উভয় ক্ষেত্রেই সমান। জী ১৫।।

- ১৫। **শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ** তম্মাৎ স্বয়া সামাম্মতস্তাবদেষ দিদ্ধান্তোহবধার্য্যতামিতাহ—কামং গোপীজনাদয়ঃ, ক্রোধং দ্বেষং চৈছ্যাদয়ঃ, ভয়ং কংসাদয়ঃ, শ্লেহং বাৎসল্যং নন্দাদয়ঃ ঐক্যং আত্মারামাঃ সৌহাদং বৃষ্ণিপাণ্ডবাদয়ঃ নিত্যং বিদ্ধত ইত্যধুনাপি তে তে তং তাবং কুর্মন্তস্তময়তাং যাস্তীতি তাসাং তাসাং লীলানাং নিত্যস্বং জ্ঞাপয়তি। তন্ময়তাং গোপ্যাদয়স্তদাসক্ততাং যথা স্ত্রীময়ঃ কামুক ইতি অন্যে সাযুক্তম্ ॥ বি<sup>0</sup> ১৫ ॥
- ১৫। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ স্ক্রাং হে পরীক্ষিৎ তুমি সামান্তভাবে এই সিদ্ধান্ত অবধারণ কর, এই আশরে বলা হচ্ছে—কামং ইতি। কামে গোপীজনাদি, ক্রোপ্রে—অর্থাৎ দ্বেষে শিশু-পালাদি, ভয়ে কংসাদি, স্থেতে—অর্থাৎ, বাৎসলো নন্দাদি, ঐক্যে আত্মারামগণ, সৌহার্দে র্ফিপাণ্ডবাদি বিতাঃ বিদ্রেতো নিত্য স্ত্রাং অধুনাও ক্ষে কামক্রোধাদি ভাব করতে করতে তল্ময়তা প্রাপ্ত হন—এই রূপে সেই সেই লীলার নিত্য জানানো হল—'তল্ময়তাং' গোপ্যাদি ক্ষে আসক্ত হয়ে পড়েন, যথা কামুকব্যক্তি শ্রীময় হয়ে পড়েন অত্যে সাযুজ্য মুক্তি লাভ করে। বি<sup>0</sup> ১৫।।

### ১৬। বলৈরঃ বিদ্ময়ঃ কার্যো ভবতা ভগবতাজে। যোগেশ্বরেশ্বরে কৃঞ্চে যত এতদ্বিমুদ্যতে।

- ১৬। **অন্বয় ঃ** ভগবতী অজে যোগেখরেশ্বরে ক্লফেএবং বিস্ময় ভবতা ন কার্যঃ, যতঃ (ক্লফাৎ) এতৎ (সর্বানেব জগৎ) বিম্চ্যতে।
- ১৬। মূলালুবাদ ঃ হে রাজন ! যিনি রাখাল স্বরূপেও ভগবান্ 'দেবকীপুত্র স্বরূপেও জন্মরহিত' যাঁর করুণায় সর্বজ্ঞগৎ গুণবন্ধন থেকে মূক্ত হয়ে যায়, সেই যোগেশ্বরেশ্বর কৃষ্ণে তোমার এরূপ বিস্ময় পোষণ করা উচিত নয়।
- ১৬। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> দীকা ঃ ন চেতি। অন্তেন ক্রিয়তাং নাম, ভবতা গর্ভাদারভ্য তন্মহিমাভিজ্যন ন কার্য্য এবেত্যর্থ:। অতএব ভবতেতি গৌরবেণাক্তং, ন তু স্বয়েতি বিশ্বয়াকরণে হেতুবিশেষ:। ভগবতি অশেবৈশ্বর্যায়ুক্তে। নম্ম কথং তর্হি দেবকীগর্ভতো জন্ম ? তত্রাহ—অজে, জীববন্ধ জায়তে, কিন্তু স্বেচ্ছয়ৈব ভক্তবিশেল্যাদিনা স্বয়মাবিভবতীত্যর্থ:। ভগবত্বাদেব যোগেশ্বরেশ্বরে, তত্রাপি ক্লফে সর্ব্বতঃ পরিপূর্ণাবিভাব ইত্যর্থ:॥ বি০ ১৬॥
- ১৬। শ্রীজীব বৈ° তো° দীকাবুবাদ ঃ ব চ কার্যঃ— অন্তে আশ্চর্য হয় তো হউক, কিন্তু গর্ভ থেকেই শ্রীকৃষ্ণ-মহিমা-অভিজ্ঞ আপনার আশ্চর্য হওয়া উচিত হয় না! কৃষ্ণমহিমা-অভিজ্ঞ বলেই এখানে শিল্প পরীক্ষিতের প্রতি অতিসমাদরে 'ভবতা' (আপনার দ্বারা) পদ ব্যবহার করা হল, সমীচীন পদ 'ত্য়া' (ভোমার দ্বারা) নয়—আশ্চর্য না হওয়ার পক্ষে উপ্যুক্ত বাক্যই হেতু বিশেষ ভগবাতি—অশেষ ঐশ্বর্যুক্ত কৃষ্ণে। ভগবানই যদি হন, তবে দেবকীগর্ভে কিকরে জন্ম হয়? এরই উত্তরে আজে—তিনি জীববং জাত হন না, কিন্তু ষেচ্ছাতেই ভক্তবাংসল্যাদি গুণে নিজেই আবিভূব্ত হন, এরূপ অর্থ। ভগবান্ হওয়া হেতুই যোগেশ্বরেশ্বর। এর মধ্যেও আবার কৃষ্ণ সর্বভাবেই পরিপূর্ণ। জী ১৬।।
- ১৬। **এবিশ্ব টীকা** ঃ ন চেতি অন্তেন বিশ্বয়ং ক্রিয়তাং নাম অত্তার্থে ভবতা তু গর্ভাদারভ্য তন্মহিনাভিজ্ঞেন ন কার্য্য:। গোচারকত্বেহপি ভগবতি দেবকীপুত্রত্বেপ্যজে গোপস্ত্রীলাম্পট্যেহপি যোগেশ্বরাণামপীশ্বরে ক্লম্ফে সর্ব্বাবতারিণি। যৎ এতৎ স্থাবরাদিকমপি বিম্চ্যতে ইতি শ্রীম্বামিচরণাঃ, যন্বা, তল্লীলাপরিকরান্তিন্নমপি-জগদধুনাপি তত্তৎকামম্ব্রেহাদিভাবমহুশ্বত্য বিমৃচ্যতে গুণপ্রবাহান্ম ক্তং ভবতি ॥ বি<sup>0</sup> ১৬ ॥
- ১৬। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ । ল চ ইতি—এ বিষয়ে অত্যে আশ্চর্য হয় তো হোক, তুমি তো গর্ভ থেকেই কৃষ্ণমহিমা-অভিজ্ঞ তোমার আশ্চর্য হওয়া উচিৎ নয়। তগর্বাত—রাধাল স্বরূপেও ভগবান্, আজে— দেবকীপুত্র স্বরূপেও 'অজ' অর্থাৎ জন্মরহিত, যোগেশ্বরেশ্বরে—গোপঞ্জীলম্পট স্বরূপেও যোগেশ্বরগণেরও ঈশ্বর কৃষ্ণে—সর্বাবতার-অবতারী কৃষ্ণে আশ্চর্যের কিছু নেই। যত—এই কৃষ্ণের মহিমায় এতৎ—স্থাবর-জঙ্গমাদিও বিমৃক্তি লাভ করে। শ্রীষামিচরণ। অথবা,এতৎ—

### ১৭ তা দৃষ্টবান্তিকমায়াতা ভগবান্ ব্রজ্যোষিতঃ। অবদম্বদ্যাং (শ্রম্থাে বাচঃ পৌশবিমোহয়ন্।

- ১৭। **অন্তরঃ** রদতাং শ্রেষ্ঠঃ ভগবান্ তাঃ ব্রজযোষিতঃ অন্তিকং আয়াতাঃ (আ্রগতাঃ) দৃষ্ট্রাঃ বাচঃগেইশঃ (বিবিধবাগ্বিলালৈঃ) বিমোহয়ন্ অবদৎ (উবাচ)।
- ১৭। মূলালুবাদ ও বাগ্মীশ্রেষ্ঠ শ্রীকৃষ্ণ ব্রজযোষিতদের নিজের নিকটে উপস্থিত দেখে বিবিধ বাগ,বিলাদের দারা তাঁদিকে বিমুগ্ধ করতে করতে বলতে লাগলেন।

কৃষ্ণলীলা পরিকর থেকে ভিন্ন অন্ম জগজীব অধুনাও সেই সেই কামস্লেহাদি ভাব অনুসরণ করত বিমুদ্যতে—গুণপ্রবাহ থেকে মুক্ত হয়। বি<sup>0</sup> ১৬॥

- ১৭। **জ্রীজীব বৈ** তো<sup>া</sup> টীকা ঃ অতঃ প্রমর্দমর-রাসলীলপ্রদঙ্গেহিস্মিরন্তরায়ানৌচিত্যেহিপি সর্বেষামেক-চিত্ততাসম্পাদনার্থমেবেদৃশঃ প্রশ্নে। ভবতা কৃতঃ। ময়াপি ভবদত্ররোধেনেব সিদ্ধান্তপ্রক্রিয়েয়ং ব্যঞ্জিতেতি ব্যঞ্জয়ন্ পুন-রপ্রার্থিতোহপি স্বয়মুৎকঠয়া সহদা প্রস্তুতমেবাহ—তা বেণুগীতারুষ্টাঃ প্রমবিহ্বলাঃ। তদেব দর্শয়তি—ব্রজ্ঞস্য যোষিতঃ ব্রজ এব স্থাতুং যোগ্যাঃ, ন হি বহিব'নমাগন্তমিতার্থঃ। ত্রাপি নিজান্তিকমেবায়াতাঃ প্রাপ্তাঃ, ন তু লজ্জাদিনা দূরতঃ স্থিতা দৃষ্ট্রা অবদং। বাচঃপেশৈব'াগ্বিলাদ্যৈঃ; তে চ দ্বিবিধাঃ—শাব্দিকা আর্থিকাশ্চ। পূর্বের তু স্থললিত-বর্ণবিক্তাস-স্থ্যমস্থভগসমুচ্চারণস্মিতবলিত-শ্রীমুখলোচনচিল্লীচালনবিশেষাদয়ঃ, উত্তরে ্রসভাবালস্কারবস্তর্নপাঃ; এতে২পি চতু-র্বিধা—উপেক্ষাভঙ্গিময়াঃ, প্রার্থনাভঙ্গিময়াঃ, তদ্যুগলার্থসন্ধাপনময়াঃ, বাস্তবার্থময়াশ্চ। তথা চ সতি বিমোহয়নিতি স্তৃতিত্তা স্কৃতিবিবেকাশ্চ কুর্বন্নিত্যথে যথা থমূহঃ। তত্ত্র পূর্বব্ধং শাব্দিক প্রাথ'নাময়বাস্তবাথ'ময়েযু, উহরোতিরত্বং চান্তারোঃ; তত্র চ শান্দিকাঃ স্বভাবেন বিশেষতম্ব ভাবেন, আর্থিকেষ্পেক্ষাময়াঃ, স্বন্মিন্ন ৎকণ্ঠাবর্দ্ধনার্থমেব, ন ত্পেক্ষার্থং কুতাঃ; 'রস্তং মনশ্চক্রে', 'জগৌ কসং বামদৃশাম্' ইত্যক্তজাৎ। অতএবৈতৎ-পক্ষে বাক্পেশমাত্রতঃ, ন তু তাৎপর্য্যত ইত্যর্থঃ। এবং 'মনস্তুত্তদ্বচস্তত্ত্বং' ইত্যবহিখয়া ভাষামুৎকঠয়া বিষণ্ণতাসম্পাদনং, তেন চ বিংক্চরণমিতি। তত্রাপি প্রার্থনাময়া নিজৌৎস্থক্যমাত্রহেতুকাঃ। তদ্যুগলার্থদন্ধাপনন্ত নর্মকৌতুকার্থমিতি, তথা বচনে যোগ্যতাং কৈমুত্যেনাহ— বদতাং শ্রেষ্ঠঃ, নিথিলবাগ বৈদ্ধীবিদাং বরিষ্ঠঃ, যতো ভগবান্ স্বাভাবিকতাদৃশক্তানাদিভিঃ সর্ব্বাতিশরী; মন্বা, সর্ব্ব-ত্রান্তর্ভু তোহপি-শব্দো দ্রষ্টব্যঃ। তথাহি—ব্রজখোষিতঃ সহজনিজপ্রেমরপত্মেন প্রদিদ্ধা অপি, তত্রাপি তাস্তাদৃশং প্রেম-বিকারং প্রাপ্তা অপি, তত্রাপি তদানীং নিজাতিকমায়াতা অপি, দাকাদ্টা অপি, স্বয়ঞ্চ ভগবান্ দর্বজ্ঞত্বন তাসাং ভাবাভিজ্ঞোহপি বাচঃপেশৈঃ কণ্টবাক্যৈবিমোহয়ন্ প্রমবৈক্স্যং প্রাপয়ন্ত্রন্ত্ । কিমর্থম্ ? বদতাং নর্মোক্তিচতুরাণাং মধ্যে শ্ৰেষ্ঠঃ, নৰ্ম্মবিশেষাৰ্থমিত্যৰ্থঃ ॥ জী<sup>0</sup> ১৭ ॥
- ১৭। প্রাজীব বৈ<sup>0</sup> (তা<sup>0</sup> টীকালুবাদ ঃ অতঃপর পর্যরসময় এই রাদলীলা প্রসঙ্গে বিশ্বস্থা করা অনুচিত হলেও শ্রোতা সকলের চিত্ত-ভাবের একাকারতা সম্পাদনের জন্মই ঈদৃশ প্রশ্ন আপনি করেছেন, আমিও (শ্রীশুকদেবও) আপনার অনুরোধেই এই সিদ্ধান্ত-প্রকরণ প্রকাশ করলাম। এইরূপ স্টুচনা করে পুনরায় অপ্রাথিত হয়েও শ্রীশুকদেব নিজ উৎকণায় সহসা প্রাসঙ্গিক

বিষয় বলতে আরম্ভ করলেন, যথা—তা ইতি। তা—বেণুগীতে আকৃষ্টা প্রমবিহ্বলা গোপীগণকে (নিকটে আগত দেখে)। এরপে বিহল হয়েই যে এসেছেন, তাই দেখান হচ্ছে, ব্রজযোষিতঃ— ব্রজনারী, ব্রজে থাকারই যোগ্য, বাইরে বনে আসার যোগ্য নয়, এরূপ অর্থ। অন্তিকমায়াতাঃ— তা হলেও নিজের নিকটে আগত, লজ্জায় দূরে অবস্থিত নয়; দুষ্ট্রী অবদং – এরূপ দেখে বলতে লাগলেন, বাভঃপৌশঃ—বাগ্বিলাস বিস্তার করত। এই বাগ্বিলাস তুই প্রকার—শাব্দিক ও আর্থিক। শাব্দিক –মৃতু হাসিতে উজ্জ্বল শ্রীমুখ ও চোখভুরুর ন্টনাদি সহযোগে প্রপৃষ্ট উচ্চারিত-ম্বললিত-সহজ্বোধ্য-সুখদ বর্ণবিত্যাস। আর্থিক—ইহা রস-ভাব-অলঙ্কার বস্তুরূপা। এই আর্থিক বাগ,বিলাস চতুর্বিধ—উপেক্ষাভঙ্গিময়, প্রার্থনাভঙ্গিময়, তদ্যুগলার্থ সন্ধাপনময় ও বাস্তবার্থময়। [(১) উপেক্টাভঙ্গিময়—কৃষ্ণবাক্যের যে অর্থে মনে হয়, তিনি যেন কুল্ব্ম উপেক্ষা করে পরপুরুষের সহিত নিজ'ন বনে মিলনকামী গোপীদের ধর্মোপদেশ দিয়ে ঘরে ফেরাবার চেষ্টা করছেন। (২) প্রার্থনাভঙ্গিময় – যে অর্থে মনে হয়, মিলনাকাজ্ঞী-গোপীদের নিজ'ন বনে রাত্রিকালে দেখে আমনেদ আত্মহারা হয়ে কৃষ্ণ যেন বিহারাদির জন্ম প্রার্থনা করছেন। (৩) তদ্যুগলার্থময়— যে অর্থে মনে হয়, পরপুরুষের সহিত এই মিলনে কৃষ্ণ কখনও বা গোপীদের ফেরাবার চেষ্টা করছেন, আবার কখনও বা তাদের সহিত মিলনের জন্ম প্রার্থনা জানাচ্ছেন। (৪) বাস্তবার্থময় — যে অর্থে মনে হয়, গোপীদের সহিত মিলন সম্বন্ধে কৃষ্ণ সম্পূর্ণ উদাসীন, তত্ত্বোপদেশ দিয়ে তাঁদের ঘরে পাঠাতেই উৎসাহী।] এরমধ্যে গোপীদের চিত্ত হরণ হবে, যখন তাঁরা কুফের শাব্দিক বাগ্,বিলাস এবং প্রার্থনাময় ও উপেক্ষাময় আর্থিক বাগ্বিলাদের দিকে লক্ষ্য দিবেন; আর বিবেক লুপ্ত হবে, যখন তাঁরা কৃষ্ণের উপেক্ষাভঙ্গিময় ও তদ্যুগলার্থসন্ধাপনময়, এই উভয় অর্থের প্রতি লক্ষ্য দিবেন। আরও এ বিষয়ে শাব্দিক বাগ,বিলাস স্বভাবে ও ভাবে প্রকাশিত হয় এবং চতুর্বিধ আর্থিক বাগ্রিলাদের মধ্যে যা উপেক্ষাভঙ্গিময়, তা কৃষ্ণের নিজের প্রতি গোপীদের উৎক্ঠা বৃদ্ধি করার জন্মই প্রকাশিত হয়, তাঁদের উপেক্ষার জন্ম নয়-এরপ সিদ্ধান্ত করবার কারণ এই ২৯ অধ্যায়ের প্রথম শ্লোকেই বলা হয়েছে "রন্তুং মনশ্চক্রে" রমণ করতে ইচ্ছা করলেন ও তৃতীয় শ্লোকে বলা হয়েছে ''জগো কলং বামদৃশাং'' বামনয়নাদের মনোহর অব্যক্ত মধুর গান করলেন। অতএব আর্থিক বাগ্রিলাস পক্ষে কেবল বাগ্,চাতুর্য দেখাবার জন্মই উপেক্ষা-বাক্য বলা হয়েছে, বাস্তবিক পক্ষে নয়। এই প্রকারে 'মনে এক বচনে আর' ব্যবহারে ভাব গোপনের দারা গোপীদের উৎকণ্ঠায় ফেলে বিষণ্ণতা সম্পাদন ও এর দারা বিবেকহরণ। চতুর্বিধ আর্থিকের মধ্যে যে প্রার্থনাময় বাগ্বিলাদ, তাতে নিজ ঔসুক্সমাত্র হেতু। আর 'যুগলার্থসন্ধাপনময়' বাগ্বিলাস নর্মকোতুকার্থ প্রকাশিত হয়েছে। এই বাগ,বিলাসে কৃষ্ণের যে যোগাতা আছে, তা কৈমুতিক তায়ে বলা হচ্ছে, বদতাং শ্রেষ্ঠঃ—নিখিল বাগ্বৈদগ্ধীজ্ঞানিদের মধ্যে দর্বশ্রেষ্ঠ, যেহেতু তিনি ভগবান্-

স্বাভাবিক তাদৃশ জ্ঞানাদিতে সর্বাতিশয়ী। অথবা, শ্লোকের প্রতি শব্দের অন্তর্ভূত রূপে 'অপি' অর্থাৎ 'ও' শব্দ আছে, এরপ দেখতে হবে, যথা—'ব্রজ-যোষিতঃ অপি' অর্থাৎ ব্রজ-স্ফুন্রীগণ সহজ নিজ প্রেমপররূপে প্রাসিদ্ধ হলেও, 'তা অপি' এর মধ্যেও আবার তাঁরা তাদৃশ প্রেমবিকার প্রাপ্ত হলেও এর মধ্যেও আবার 'আয়াতাঃ অপি' তদানীং নিজের নিকটে আগত হলেও, 'দৃষ্ট্রা অপি' সাক্ষাৎ দৃষ্ট হলেও 'ভগবান্ অপি' সর্বজ্ঞ বলে নিজে নিজেই তাঁদের ভাব অভিজ্ঞ হয়েও বাচঃপৌশঃ—কপট বাক্যে বিষোহ্য়ব,—-পরম বৈকল্য অবস্থায় এনে বলতে লাগলেন। এরপ করবার অর্থ ? বদতাং—নর্মোর্জি চতুরদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ—নর্মবিশেষের জন্মই এরপ করলেন, এরূপ অর্থ। জী ১৭ ॥

- ১৭। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ প্রাদঙ্গিকং বিরোধং সমাধায় প্রস্তুতমাহ,—তা বেণুনাদাকৃষ্টা বদতাং কালদেশপাত্রীচিত্যেন বচনচাতুর্য্বতাং মধ্যে শ্রেষ্ঠা। পেশৈরবর্যবাং "পিশ অবর্যবে" ঘঞ্জন্তঃ প্রয়োগঃ। বাচোহবর্ষবাং বাচ্যলক্ষ্য-ব্যঙ্গ-বোধকা যে রক্ষাঃ শ্রিপ্ধাশ্চ অংশান্তৈর্বিমোহয়ন্ বেণুনাদেন মোহিতা অপি তা বিশেষেণ মোহয়িতৃং অত্র
  তাঃ প্রতি রক্ষোন্তৈয়ব ভগবতস্ত্রয়ো মনোরথাঃ দেংস্তুত্তি প্রীতিবিষয়স্তু কান্তস্ত মমোদাদীত্যে দৃষ্টেহপ্যাসাং প্রীতিলেশোহপি
  ন হুসতীতি প্রীতিঃ গুদ্ধতাং লোকে দর্শয়িশ্বামীতি তথা সম্প্রয়োগে বৈপরীত্যমিবাল্যনাদ্ধিকাধর্মমবহিত্যময়ং বাম্যমহং
  গ্রহীশ্রামি নায়ক-ধর্মমোৎস্থক্য প্রকটনময়ং দান্দিণ্যমেতা প্রাহয়িশ্বামীতি মিলনেহপি বৈপরীত্যং রচয়য়্যামীতি তথা
  পরমলজ্জাবতীনাং যুবতীনাং স্বাভাবিক্যা অবহিত্যয়া সঙ্গোপিতান্তপ্যান্তরণানি বচনানি প্রকৃতিবিপর্য্যাসপ্রাপণয়া শ্রোশ্বামীতি
  যতিপ কামিনীনাং কুচাল্যবয়ববৃন্দং বস্ত্রাবৃত্তকেন গৃঢ়মেব চমৎকার-কারকমিব তাদামন্তর্মীণমৌৎস্ক্রেমপি বহির্বাম্যোনাবৃত্তমেব
  চমৎকারকারকং রদজ্ঞা মন্তন্তে নতুন্যাটিতং তদপি কনাচিৎ কন্টিনায়কঃ সন্তোগ্যায়া নায়িকায়া অনাবৃত্যান্তবান্ধানি
  যথা দিদৃক্ষতে তথৈব বাম্যানাবৃত্তমান্তরীণমৌৎস্ক্রেবচনঞ্চ গুল্লমতে তাদাং বাম্যানাবৃত্তমান্তরীণ বচনবৃন্দং গুল্লমতে
  নাপি গুক্রমতে তথৈব ক্রেয়াহপুইনরানাবৃত গোপীদর্শ্বান্ধ সম্প্রতি তাদাং বাম্যানাবৃত্তমান্তরীণং বচনবৃন্দং গুল্লমতে
  ইত্যত এব প্রিয়ন্ম্বাধ্যমপি স্বন্ধিনং তদানীং ন চকারেতি ছেয়্ম্য্ন॥ বি০ ১৭ ॥
- ১৭। শ্রীবিশ্ব টীকাব্রাদ ঃ প্রাদক্ষিক বিরোধ সমাধান করবার পর এখন প্রস্তুত বিষয় বলা হচ্ছে—তা ইতি। তা —বেণুনাদে আরুষ্টা গোপীগণ। বদতাংশ্রেষ্ঠ কালদেশপাত্রোচিত ভাবে বচনচত্রদের মধ্যে শ্রেষ্ঠ। পেশিঃ—অবয়বের দ্বারা, বাক্যের অবয়ব—বাচ্য, লক্ষা, ব্যঙ্গ বোধক যে সব রক্ষ-ম্নিশ্ব অংশ, তারা দ্বারা বিমোহ্য়েল, বিশেষরূপে মোহিত করত,—বেণুনাদে মোহিত হলেও গোপীদিকে বিশেষরূপে মোহিত করবার জন্ম এখানে তাঁদের প্রতি রক্ষ-উক্তিপ্রয়োগ। এর দ্বারাই শ্রীকৃষ্ণের তিনটি মনোরথ সাধিত হচ্ছে—(১) প্রীতির বিষয় কান্ত আমার ওদাদিন্ম দেখেও এঁদের প্রতিলেশও হ্রাস প্রাপ্ত হয় না, এটা জগতে দেখাব, (২) তথা সম্প্রয়োগে (স্ত্রী সঙ্গমে) বিপরীত-সদৃশ ভাব প্রকাশ করব—শৃঙ্গাররূদের নায়িকা ধর্ম অবহিখাময় বাম্য আমি গ্রহণ করব, আর নায়ক ধর্ম ঔৎস্কা-প্রকটন্ময় দাক্ষিণ্য এঁদের গ্রহণ করাব। (৩) তথা মিলনেও বৈপরীত্য ঘটাব—পর্মলজ্জাবতী যুবতীদের অস্তরের কথা স্বাভাবিক অবহিখায় সঙ্গোপিত থাকলেও

# শ্রীভগবানুবাচ। ১৮। স্থাগতং বো মহাভাগাঃ প্রিয়ং কিংকরবাণি বঃ। ব্রজস্যানাময়ং কচ্চিদ্,ক্রতাগমনকারণম্।

১৮। **অন্তর্য ঃ এ**ভিগবান্ উবাচ—(অয়ি) মহাভাগাঃ! বঃ (যুম্মাকং) স্থাগতম্বঃ (যুমাকং) কিং প্রিয়ং করবাণি ? ব্রজস্তা অনাময়ং (কুশলং) কচিৎ (কিম্?) আগমনকারণম্ব্রতে (কথয়ত)।

১৮। মূলালুবাদ ঃ ( স্ত্রী-পুরুষ মিলনে সাধারণ রীতি, পুরুষের রতি-ঔৎস্কা, আর দ্রীলোকের কোপে, এই সাধারণ রীতিতেই কৃষ্ণের উক্তি)। জ্রীভগবান্ বললেন—হে মহাভাগ্যবতী ব্রজ্বমণীগণ! তোমাদের আগমন স্থাথ হয়েছে তো ? তোমাদের কি প্রিয় আচরণ করতে পারি ? ব্রজের কৃশল তো ? তোমাদের আগমনের কারণ কি, বলতো।

তাঁদের প্রকৃতির উল্টাপাল্টা ভাব ঘটিয়ে তা শুনব। যদিও কামিনীদের ক্চাদি অবয়ববৃন্দ বস্তের আবরণে গোপন থাকলেই যেমন চমৎকার-কারক হয়ে থাকে, সেইরূপ এঁদের অন্তরের উৎস্কৃত্যও বহির্বাম্যের দ্বারা আবৃত থাকলেই চমৎকার-কারক হয়ে থাকে, রসজ্ঞগণ এরূপ মনে করে থাকেন, উদ্যাটিত হলে নয়। তা হলেও কদাচিৎ কোনও নায়ক সম্ভোগ্য নায়িকার অনাবৃত অঙ্গ যেরূপ দেখতে ইচ্ছা করেন, সেইরূপই বাম্যের দ্বারা আবৃত অন্তরের উৎস্কৃত্য বাক্যও শুনতে ইচ্ছা করেন, কিন্তু অন্ত পুরুষ, এমন কি নিজ বয়স্তাদের সম্মুখে না-দেখতে, না-শুনতে ইচ্ছা করেন, সেইরূপই কৃষ্ণ অদৃষ্ঠচর আবৃত-গোপীস্র্বাঙ্গ এখন দেখতে এবং বাম্যের দ্বারা আবৃত তাদের অন্তরের কথা শুনতে ইচ্ছা করলেন, তাই প্রিয়নর্ম স্থাদেরও সে সময় নিজের সঙ্গী করেন নি, এরূপ ব্রুতে হবে। বি<sup>ত</sup> ১৭ বা

১৮। শ্রীজীব বৈ তা টীকা ঃ প্রথমনবহিত্তয়োদাশ্রমবলন্বমানঃ সাদরমাহ—স্বাগতমিতি। বো যুয়াকং শোভনমাগমনং বৃত্তমিত্যর্থঃ। যন্ধা, বো যুয়াকঃ স্বষ্ট আগতং কচ্চিদিতি প্রশ্নঃ, মহান্ ভাগো ভাগ্যং পাতিব্রত্যা-দিলক্ষণং যাদাং তাদাং দম্বোধনম্। অতো বো যুয়াকং কিং প্রিয়ং করবাণি ? অপি তুন কিঞ্চিৎ কর্ত্তঃ শক্রোনিয়তিওঃ; যন্ধা, কিং করবাণি, তদাজ্ঞাপয়ন্ত ইত্যর্থঃ। মহাভাগানাং প্রিয়াচরণেন মমাপি ধর্মবিশেষো ভাবীতি ভাবঃ। পূর্বাং যক্রপন্তীঃ প্রত্যপ্যেবমেনোক্তং, কিন্তু তত্ত্রাশ্রতামিতি গৌরবং বিধায় কিং কর্ত্তঃ শক্রোমি ? অপি তুন কিমপীতি কেবলমৌদাশ্রম্। অত্র তু প্রিয়ং কিমিতি শ্লেষণে সাকাঙ্ক্ষমপীতি বিশেষঃ। বস্তুতস্ত এতাদাং তাদৃশাগমনং দৃষ্ট্য পরমপ্রীত্যৈবাহ—স্বাগতমিত্যাদি। মহাভাগা ইতি, দর্বপরিত্যাদেন তদেকাপেক্ষয়া তাদামাগমনাং। স্বস্ত চ নানাপ্রিয়জনাপেক্ষতয়া তাদৃশত্বাভাবমননেন স্বন্ধাদিপ প্রেমমহন্ত্ববিক্ষয়োক্তম্। ভাগোহত্র ভজনমতন্তাদাং প্রেমপরবশঃ সনাহ—প্রিয়মিতি। তচ্চ প্রিয়জনবশীকরণচতুরশ্য বিদর্মশিরোমণেঃ স্বাভাবিকমেনেতি দিক্। তদিখমেন পরত্র চ বস্তুত ইত্যাদিকম্, ইতি-শন্ধ-পর্যন্তো বান্তবার্থো জ্বেয়ঃ। তদনন্তরন্ত নর্ম্মাদিময়ো জ্বেয়ঃ। তথাহি স্বাগতমাতাদিনা নর্মণা সদাচারমিবাশ্রিত্য সমাগতজনের বক্তবঃ যোগ্যমূক্তা স্বর্বা এব যুপ্রপৎ সমন্ত্রমমাগতা বীক্ষ্য স্বয়মপি

কৈতবেন সভয়-সদন্তমমিব পৃচ্ছতি—ব্রজস্তেতি। অনাময়ং মঙ্গলং কচিচৎ ? নমু চতুরসিংহ ! তথা সতি গোপাদ্যোহপ্যাপতাং স্থারিতি চেৎ, সত্যং, তর্হি অঙ্গনাবিষয়কং কেষামপ্যুপদ্রবো নৃনং তবেদিতি ধৃর্ততয়া আশস্ক্যের সাটোপমাহ—ক্রতেতি। নিজাগমনস্থ কারণং হেতুং প্রয়োজনং বা, অথবা ততুক্ত্যভিপ্রায়ানিদ্ধারণেন লজ্জ্যা চামুত্রগান্তা বীক্ষ্য মত্যে শোকবেগোনামঙ্গলস্থাশাব্যক্ষেন বা কিঞ্চিন্ন বদথেতি ব্যঞ্জয়ন কিঞ্চিন্যদেব চোখাপয়ন্ সবৈষত্রামিব পৃচ্ছতি—ব্রজস্তেতি। এবং সর্বমত্রেইপ্যাশস্কাদিকং কৈতবেনৈবেতি জ্ঞয়ন্। তথাপাবদন্তীং প্রসমন্থীশচালোক্যাখন্ততান্মভিনয়ন্ সলজ্জমিবাহ—ক্রতেতি। ভবতু, মন্দুর্নিতর্ক্যকং যুয়মেব স্বয়ং ক্রতেত্যর্কঃ। অত্রৈকৈকব বাক্সম্প্রসাময়ী সম্প্রার্থনাময়ী চ ইত্যুক্তম্। তত্র তস্থাং সম্পেক্ষাময়ীত্যং প্রপঞ্চিকং, সম্প্রার্থনাময়ীত্মং কথ্যতে—ইদমেব শ্লেষার্থতয়ান্ত্রোপি প্রতিশ্লোকং লেখ্যম্। তথাহি হে মহাভাগাং, মহান্ ভাগো ভাগ্যং যাদাম্ ঈদৃশী জ্যোৎস্মী, তত্রাপি ঈদৃশং বনং, তত্রাপীদৃশং বো নবযৌবনাদি, তত্রাপীদৃশোহন্তবর্ত্তী জনোহয়মন্তক্ ইতি মহদেব ভাগ্যমিতি। অত্রেষ্টপ্রশ্লকপং প্রার্থনাবাসান্ত ক্রেকিং কিমপি প্রিয়মন্তি, তদেব মম প্রার্থনীয়মিত্যর্কঃ। তত্র নিক্তরা বীক্ষ্য পূনঃ প্রার্থনার্থং সোপানান্তন্মমহ—ব্রজস্তেতি। প্রার্থনামাহ—ক্রতেতি। মা লজ্জতেতি ভাবঃ॥ জী০ ১৮॥

১৮। প্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকাবুবাদ ঃ প্রথমে মনের কথা গোপন পূর্বক ওঁদাস্ত অবলম্বন করে আদরের সহিত বলতে লাগলেন—স্থাগতং বো—তোমরা যে এলে, তা ভালই হল। অথবা, বো স্থাগতং ক্রচিং—'ক্রচিং' প্রশ্নে, কৃষ্ণ প্রশ্ন করছেন, তোমাদের আগমন তো মঙ্গল মত হয়েছে ? মহাভাগ্যই—হে মহাভাগ্যইতীগণ! এখানে পাতিব্রত্যাদি লক্ষণ মহাভাগ্যইতী গোপীদিকে সম্বোধন করা হল। এখানে কথার ধ্বনি, যেহেতু তোমরা পতিব্রতা রমণী, তাই রাত্রে এই নির্দ্ধন বনে তোমাদের আমি কি প্রিয়কার্য করতে পারি, পরস্ত কিছুই পারি না। অথবা, হে মহাভাগ্যইতীগণ, তোমাদের কি প্রিয়কার্য করতে হবে, তা আজ্ঞা কর। মহাভাগ্যইতীদের প্রিয়কার্য করে দিলে আমারও ধর্ম বিশেষ লাভ হয়ে যাবে, এরূপ ভাব। পূর্বে যজ্ঞপত্নীদের প্রতিও এই রূপে বলা হয়েছিল, কিন্তু দেখানে 'আস্থাতাম্ ইতি' অর্থাৎ 'আসতে আজ্ঞা হোক', এইরূপে সন্মান দেখিয়ে পরে বললেন, আপনাদের আমি কি করতে পারি ? পরস্ত কিছুই করতে পারি না, এইরূপে কেবল উদাসীনতাই দেখান হল। পূর্বে যজ্ঞপত্নীদের বেলায় গুধু বলা হল 'কিং', আর এখানে গোপীদের বেলায় 'প্রিয়ং কিং'। গোপীদের ক্ষেত্রে বিশেষ হল, কৃষ্ণের নিজের আকাছাও জ্ঞাপন।

বাস্তব অর্থময় বাগ্বিলাস ঃ বস্তুতস্তু এই গোপীদের তাদৃশ আগমন দেখে পরমপ্রীতির সহিতই বললেন-স্থাগতম্ ইত্যাদি। মহাভাগাঃ--এই গোপীগণ মহাভাগাবতী, কারণ একমাত্র কৃষ্ণের অপেক্ষায় সবকিছু ত্যাগ করে তাঁদের আগমন। নিজের তো নানা প্রিয়জন অপেক্ষায় ভাদৃশ ভাবের অভাব, ইহা মনে করেই নিজের থেকেও প্রেমমহত্ব প্রকাশের ইচ্ছায় বললেন 'মহাভাগা'। এখানে 'ভাগ' শব্দের অর্থ হল ভজন; স্থতরাং তাঁদের ভজনে প্রেমপরবশ হয়ে বললেন— প্রিয়ম্ ইতি—তোমাদের

কি প্রিয়কার্য করতে পারি ? এবং এরূপ বলা প্রিয়জন-বশীকরণে চতুর বিদগ্ধশিরোমণি কুষ্ণের পক্ষে স্বাভাবিকই। নমাদিময় বাগ বিলাস ঃ ইহা কিরূপ ? তাই দেখান হচ্ছে যথা— তোমরা এসেছ, বেশ বেশ ভালই হয়েছে, তোমাদের কি প্রিয়কার্য করতে পারি? এইরূপে রসিকতায় যেন সদাচার আশ্রায় করত সমাগত জনদের প্রতি যা বলার যোগ্য, তা বলবার পর গোপীদের সকলকেই যুগপৎ সসম্ভ্রমে আগত দেখে শ্রীকৃষ্ণ নিজেও যেন কপটতায় সভয়-সম্ভ্রমে জিজ্ঞাসা করছেন— 'ব্রজস্ত'ইতি অর্থাং ব্রজের মঙ্গল তো ? গোপীদের পূর্বপক্ষ, আচ্ছা হে চতুরসিংহ! ব্রজের কোন অম্ঙ্গল হলে গোপগণও কি আসতেম না ? হে গোপীগণ! এরূপ যদি বল, সত্যই তাই, নারীঘটিত কোনও উপদ্ৰবই ৰা উপস্থিত হয়ে থাকবে, ধূৰ্ততায় এইরূপ আশঙ্কা উঠিয়েই কৃষ্ণ দম্ভভরে বললেন, ক্রত ইতি তামাদের আগমনের 'কারণ' হেতু বা প্রয়োজন বল। অথবা, তাঁর উক্তির অভিপ্রায় নিশ্চয় করতে না পারায় ও লজ্জায় নিরুত্তর গোপীদের দেখে কৃষ্ণ মনে করলেন শোকাবেগে বা অমঙ্গল অশ্রাব্য হওয়া হেতু এঁরা কিছুই বলছে না, এরপে মনোভাব মুখে চোখে প্রকাশ করে শ্রীকৃষ্ণ কিঞ্চিৎ অন্য কথা উঠাতে গিয়ে ব্যগ্রতার সহিত যেন জিজ্ঞাসা করছেন, ব্রজস্য ইতি —ব্রজের মঙ্গল তো ় [ এরূপ অগ্রেও সবকিছু আশস্কাদি কপটভাতেই প্রকাশ করা হয়েছে, এরপ ব্ঝতে হবে ]। এই প্রশ্নের উত্তরেও গোপীদের চুপ করে প্রসন্নমুখে দাঁড়িয়ে থাকতে দেখে শ্রীকৃষ্ণ আশ্বস্তের ভাব অভিনয় করে যেন সলজে বললেন—ব্রুত ইতি। বল-না, তোমাদের আগমন-কারণ হউক-না আমার ছুর্বিতর্ক, তোমরা নিজেরাই বল-না, এরূপ অর্থ। এখানে এক একটি বাক্যই 'সমুপেক্ষাময়ী ও সম্প্রার্থনাময়ী' এই উভয় রূপে কথিত হয়েছে। তন্মধ্য ৰাক্যের উপেক্ষাম্থীত্ব বিস্তারিত ভাবে বলা হল, এবার বাক্যের সম্প্রার্থনাম্যীত্ব বলা হচ্ছে, এই সম্প্রার্থনাময়ীত্বই শ্লেষার্থরূপে [ একাধিক অর্থ বাচক একটি পদ একাধিক অর্থে ব্যবহার হলে, তাকে শ্লেষ অলঙ্কার বলে ] অত্রেও এরূপেই প্রতি শ্লোক ব্যাখ্যা করতে হবে।

সম্প্রার্থনাময়ী ব্যাখ্যা ঃ কৃষ্ণের সম্বোধন, (হু মহাভাগাঃ – হে মহাভাগ্যবভীগণ, একে ঈদৃশী জ্যোৎস্নাময়ী রজনী, তাতে আবার ঈদৃশ বন, তাতে আবার তোমাদের ঈদৃশ নবযৌবনাদি, তাতে ঈদৃশ এই অনুবর্তী জন তোমাদের অনুকৃল, তাই তোমাদের মহাভাগাই বলতে হবে। এখানে অভিলবিত প্রশারপ প্রার্থনা সোপান বলা হচ্ছে – 'কৃচিৎ বো স্বাগতম্'— তোমাদের আগমন স্থাথের হয়েছে তো? প্রার্থনা করছেন 'প্রিয়ং ইত্যাদি' তোমাদের কি প্রিয় সাধন করতে পারি? তোমাদের হৃদ্গত যে কিছু প্রিয় আছে, তাই আমার প্রার্থনীয়, এরপ অর্থ । একথায় গোপীদেব নিক্তর দেখে পুনরায় প্রার্থনার জন্ম অন্ম সোপান অবলম্বন করলেন, যথা ব্রজস্য ইতি— তোমাদের আগমনেই বুঝা যাচ্ছে, বজে কোনই অমঙ্গল হয় নি। প্রার্থনা করছেন— ক্রতে— আগমনের কারণ বল—লজ্জা কর না। জীত ১৮॥

১৮। 🖲 বিশ্ব টীকা ঃ অথ স্ত্রীপুংসাং রসজ্ঞানাং মিলনে তাবদিয়ং রীতির্যুৎ পুমাংসে। রত্যেৎস্বক্যমাবি-দুর্ববতে স্ত্রিয়স্ত তত্রাসহিষ্ণবঃ কুপ্যন্তীত্যতন্তামের রসরীতিং প্রথমমাশ্রিতং কৃষ্ণ আহ,—স্বাগতং বো যুশ্মাকং। কচিচৎ স্থময়মাগমনং বৃত্তং? ততো যু্য়ং মহাভাগাঃ জন্মারভ্য তুঃথস্ত মুখং ভবতীভিঃ কদাপি ন দৃষ্টমিতি ভাবঃ। यश्वा, নায়ং প্রশ্নঃ কিন্তু প্রত্যুক্তিরতো যুগাকং শোভনমাগমনমন্ত বৃত্তম্। যদত্রাগতং তৎসম্যক্ কৃতং যতো মহাভাগা ভাগ্য-বতীনাং হি সর্বাঃ ক্রিয়া এব সফলী ভবস্তাঃ স্বস্তু পরস্তু চ স্কুখদা ভবস্তীতি ভাবঃ। অতো বঃ প্রিয়ং কিং করবাণি ? অধুনা রাজ্রাবত্ত নিৰ্জ্জনে বনে একাকিনা যূনা ময়া যুবতীনাং বো যৎ প্রিয়মাতিথ্যং কর্ত্তুং শক্যং স্থাৎ তদ্জত। যুদ্মৎ প্রিয়চিকীর্যো ময়ি সারল্যেন স্বপ্রিয়ং রূপয়া স্পষ্টং বক্তব্যং যথা নিঃসন্দেহং তত্রাহং প্রবর্তেয়েতি ভাবঃ। ততশ্চ তো মহাসাহসিক, লম্পট, অস্মানপি পতিব্ৰতাঃ যদেবং বক্তুমুৎসহসে তৎ কিং ধৰ্মতো রাজতশ্চ ন বিভেষীতি সম্চিতং প্রত্যুত্তরমপ্রাপ্তবতা প্রিয়ং কিং করবাণীত্যস্তা ব্যঞ্জিতে২ঙ্গসঙ্গরূপে২র্থে সম্মতিলক্ষণং লজ্জাহেতুকং মৌনমেব দৃষ্টবতা ভগৰতা বিচারিতং যদ্যেতাভিঃ স্ব-সম্চিতং বাম্যমন্ত নান্ধীক্রিয়তে তর্হি ময়াপি স্ব-সম্চিতমৌৎস্লক্যং ন বহিষ্করণীয়ং, কিন্তু বাম্যমিশ্রমেব। তত•চ সম্ভোগভেদে সম্প্রয়োগে যথা বৈপরীত্যমপি চারু ভবতি তথৈব সম্ভো-গভেদে সম্মিলনেহপি বৈপরীত্যং চারু ভবতু। কিস্তাদাং মহামোহনবেণুনাদমাধ্বীকপানোখাতিবৈবভাদেব প্রকৃতিবিপর্য্য-য়স্ততএব দাক্ষিণ্যং মম তু বৈবস্থাভাবাত্তদমুরোধাদেব ক্লত্রিমং বাম্যা বহিরেব কার্য্যমন্তম্ভ স্বাভাবিকমৌৎস্ক্র্যমন্ত্যেবেত্যা-দিকং বিচার্য্য চ বাম্যপদবীমারোচ্বুং সভয়সম্ভ্রমং পৃচ্ছতি ব্রজস্তেতি। কচিচদুজ্ঞতানাময়ং মঙ্গলং ন জানে সাম্প্রতং ব্ৰজে কশ্চিদিন্দ্ৰাদিক্বত উপদ্ৰবো 'বৰ্ত্ততে যতঃ সৰ্বব। এব ভবত্যো ভীতাঃ পলায্য স্বত্ৰাণাৰ্থং মদন্তিকামায়াতা ইতি ভাবঃ। ততশ্চ কেন্নমন্ততন্ত্রহস্ত ধূর্ত্ত। লহরীতি মিথঃসন্দিতদবিশ্বয়াবলোকং বিতর্কন্নন্তীমু তাম্বহো যুম্মাকং মৌনেনৈবা-বগম্যতে নোপদ্ৰবস্তহি ক্ৰত কিমৰ্থমায়াতা অহন্ত নাভ্যুহিতুং সমৰ্থ ইতি ভাবঃ॥ বি<sup>০</sup> ১৮॥

১৮। শ্রীবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ রদজ স্ত্রীপুরুষের মিলনে ইহাই তাবং রসরীতি পুরুষ রতি-ওংফুকা প্রকাশ করে, আর স্ত্রী অসচিফু হায় কুপিত হয়, অতত্ত্ব কৃষ্ণ প্রথমে এই সাধারণ রসরীতি আশ্রয় করেই বললেন স্থাগতং ইতি। স্থাগতং বো—তোমাদের এ আগমন স্থাপর হয়েছে তো ? যেহেতু তোমরা মহাভাগাঃ—জন্মাবি তোমরা কখনও ছুংখের মুখও দেখ নি, এরপ ভাব। অথবা, এই প্রশ্ন প্রীতিমাখা উক্তি নয়, কাজেই অর্থান্তর করা হচ্ছে, যথা—তোমাদের আজ শোভন আগমন হয়েছে, যেহেতু তোমাদের এই যে এখানে আগমন, তা স্থাসমাধাই হায়ছে, কারণ তোমরা মহাভাগাঃ—মহাভাগ্যবতী। ভাগ্যবতীদের সকল কাজই সফল হয়ে থাকে, নিজের ও পরের স্থাদ হয়ে থাকে, এরপ ভাব। অতএব বল তোমাদের কি প্রিয় সাধন করতে পারি ? অধুনা রাত্রিতে এই নিজন বনে একাকী যুবক আমি যুবতী ভোমাদের যে প্রিয় আতিথ্য দেখাতে পারি, তা এবং তোমাদের প্রিয় কিছু করার ইচ্ছা থাকলে, তা-ও সরল ভাবে নিজ প্রিয়ের নিকট প্রপ্ত করে বলা উচিত, যাতে নিঃসন্দেহ হয়ে আমি তা আরম্ভ করতে পারি, এরপ ভাব। এরপ কথার উত্তরে ওহে মহাসাহসিক! লম্পট! পতিব্রতা আমাদের প্রতি যদি এরপ বলতে উৎসাহিত হচ্ছ, তাতে মনে হচ্ছে, তুমি কি ধম'ও রাজা থেকে ভয় কর না', এইরপে সমুচিত প্রত্যান্তর যদি কৃষ্ণ না পেলেন; উপরস্তু কি প্রিয় করতে পারি' এই

# ১৯। রজন্যেমা ঘোররূপা ঘোরসত্ত্বনিমেবিতা। প্রতিযাত ব্রজং নেহ স্থেমঃ স্থ্রীভিঃ সুমধ্যমাঃ।।

- ১৯। **অন্তর**ঃ হে স্থমধ্যমাঃ! এষা রজনী ঘোররূপা (ভয়ঙ্করী) ঘোরসন্ত্রনিষেবিতা (ভয়ঙ্করৈঃ সিংহাদি প্রাণিভিঃ নিতারাং ব্যাপ্তা, অতঃ) ব্রজং প্রতিযাত, ইহ বনে স্ত্রীভিঃ ন স্থেমং।
- ১১। মূলাব্রবাদ ঃ গোপীগণ যেন পুষ্পাচয়নে বনে এসেছেন, এরূপ অনুমান থেকে কৃষ্ণ এ বিষয়ে এই রজনী ও বনের অনুপযুক্ততা দেখাচ্ছেন ) — হে স্কুমধ্যমাগণ! এই বনে ব্যাফ্রাদি জন্ত চতুর্দিকে ঘুরে বেড়াচ্ছে, সময়টা রাত্রি হওয়াতে বৃন্দাবন হলেও এ স্থানটিতে তোম দের থাকা অনুচিত। ব্রজে ফিরে যাও। স্ত্রীদের তো এখানে কিছুতেই থাকা উচিত নয়।

কথার ব্যঞ্জিত অঙ্গসঙ্গরূপ অর্থ গ্রহণে লজ্জা হেতু গোপীদের যদি সম্মতি-লক্ষণ মৌনধরা অবস্থার দেখলেন, তখন কৃষ্ণ বিচার করলেন— যদি এঁরা স্ব-সমূচিত বাম্য আজ অঙ্গীকার না করল, তা হলে আমার দ্বারাও নিজ্ব সমূচিত ঔৎস্কৃত্য বাইরে প্রকাশ করা উচিত হবে না, বাম্য আশ্রায় করাই ঠিক হবে। অতঃপর বলবার কথা, সম্জোগভেদ সম্প্রয়োগে যেমন বৈপরীত্যও রমণীয় হয়ে থাকে, সেইরূপ সিম্মিলনেও বৈপরীত্য রমণীয় হউক-না, কিন্তু এই গোপীদের মহামোহন বেণুনাদ-মাধিবক-পানোত্ম অতি বৈবক্ষ্য থেকেই প্রকৃতি বিপর্যয় ঘটেছে, তার থেকেই দাক্ষিণ্য (দক্ষিণ নায়িকা ভাব); আমার তো বৈবক্ষ্য-অভাব হেতু লীলাসোষ্ঠবের অনুরোধেই কৃত্রিম বাম্য বাইরে প্রকাশ করা উচিত। শেষে স্বাভাবিক ঔৎস্কৃত্য প্রকাশিত হোক— ইত্যাদি কথা বিচার করত কৃষ্ণ বাম্যপদবীতে আরচ্ছ হয়ে সভয়সম্ভ্রমে জিজ্ঞাসা করলেন--ব্রজস্থ ইতি। ব্রজস্য অবাময়ং ক্রচিৎ— বর্তমানে ব্রজে ইন্দ্রাদিকৃত কোনও উপত্রব উপস্থিত হয়েছে না-কি— যেহেতু তোমরা সকলে ভয়ে পালিয়ে নিজ উদ্ধারের জন্ম আমার নিকট এলে, এরূপ ভাব। এই কথা শুনে গোপীগণ পরস্পর হাসি হাসি মুখে বিম্মর মাখান চাওয়া-চাওয়ি করতে করতে মনে মনে বিতর্ক করতে লাগলেন, অহো আজ আবার এ-কি ধূর্ততা-লহরী। তাঁদের এই অবস্থায় দেখে কৃষ্ণ—-অহো তোমাদের মৌনতা থেকেই বুনে নিলাম কোনও উপত্রব নেই, তাই ব্রাত—বল কি জন্ম এসেছ, আমি তো বুরো উঠতে পারছি না, এরূপ ভাব। বি<sup>ত</sup> ১৮।।

১৯। খ্রীজীব বৈ তো টীকা ঃ এষা প্রত্যক্ষেতি, তাসাং তর্কবাগ্মিতামাশস্ক্য প্রচয়তি, ততঃ কুলবধুনাং বহিব'নাদাবাগমনং নোচিতমিতি ভাবঃ। নম্ন সমৃদিত্য বহবীনামাগমনং ন দোষভাক্, খদি চ দোষভাক্, তহি ব্রজ্ঞেহপি কিমেষা রজনী নাস্তি? তত্ত্রাহ —ঘোরেতি। ইহ বন ঘোরং রূপং তামস-স্বভাবাভিব্যক্তির্যস্তাঃ ন তু ব্রজে, ইহাসহায়ত্বাৎ, তত্ত্র সসহাত্বাদিতি ভাবঃ। তথা ইহ ঘোরৈঃ প্রাণিভির্নিতরাং সেবিতা ব্যাপ্তা, চাতো ব্রজং প্রতিষাত, নিবৃত্য গক্ষত, নাত্র বিলম্বো যুক্ত ইত্যাশয়েনাহ—নেতি। নম্ব তর্হি কথমত্ত ভবতা স্বীয়তে?

তত্রাহ—স্থীভিরিতি। ন তু স্ত্রিয় ইব পুরুষা অল্পন্থা ইতি ভাবঃ। কিঞ্চ, হে স্থমধ্যমা ইতি 'ষত্রাক্বতিস্তত্ত্ব গুণা বসন্তি' ইতি স্থায়েন স্থন্দরীণাং গুণবতীনাঞ্চ ভবতীনামত্রাবস্থানং ন যুক্তমিতি ভাবঃ। অস্থ্যকৈঃ। ষদা, নমু রসিকশেখর! ভবানিব বয়মপ্যত্র বিহর্জ্বং প্রম্পাভাহর্জ্বং বা সমাগতাঃ শ্ম ইতি ছদ্মনা তাসামবস্থিতিম শঙ্ক্ষ্যাহ— রজনীতি; এষা রজন্মেব, ন তু দিনম্। নম্থ রাত্রিবিলাসিনস্ততঃ কো নাম দোষঃ ? তত্তাহ—ঘোরেতি। হে কমললোচন, জ্যোৎস্নীয়ং রাত্রিস্তত্তাহ—ঘোরদত্ত্তি। শ্লেষেণ যুয়ং যুথশো বহেব্যা ব্রজং তত্ত্র স্থিতান্ স্বপতীন্ প্রতিযাত ভজত, একাকিনা ময়া বহ্বীনাং প্রিয়াচরণস্তাশক্যত্বাৎ, অতোহত্ত ন স্থেয়মিতি নম্মবিশেষঃ। নম্ম ভীক্ত-প্রবর! ঘোরসত্তেতাহম্মাকং ন ভয়ং, তত্তাহ—স্থমধ্যমাঃ হে কশমধ্যাঃ, তত্ত্মধ্যত্বাৎ কশান্ধীনামবলানাং বলিষ্ঠেভ্যো ভয়ং স্থাদেবেতি ভাবঃ। বস্তুতশ্চৈতত্তাসাং স্ববিষয়কভাবস্থ ব্যঞ্জনার্থং নম্ম'ণোৎকণ্ঠাবদ্ধনার্থঞ্চ। শ্লেষার্থশ্চায়ম্—ভয়-সম্ভাবনয়া চ নিজাভীষ্টং মা নিবর্ত্তরতেত্যাহ—প্রথমার্দ্ধেন। এষা উদিতপূর্ণচন্দ্রা জনান্ রঞ্জয়তীতি রজনী; ঘোর-রূপেত্যাদিকয়োস্তম্মাদত্র ন কোহপ্যায়াস্ততাতি ভাঃ। তত্মাদিহ মম বীরস্তৈব সন্নিধৌ স্থেয়ম; যদ্বা, অঘোররূপা তমোহপগমাৎ, অঘোরের নাবনম্বভাবেন মিথো মিত্রম্প্রপাপ্ত্যা ভয়াজনকৈরেব সত্ত্বৈঃ সর্ব্বপ্রাণিভিদ্বিস্প্রায়ত্বাৎ তস্থা জ্যোৎস্না অঘোরেঃ সবৈত্ত্রপ্ররকোকিলাদিভিরেব বা নিষেবিতা; যদ্বা, ঘোরং ছষ্টানাং ভয়জনকম্, অকারবিশ্লেষেণ অঘোরং, কেষাঞ্চিদপি ভয়াজনকং বা দত্তং বলং যশু মম, তেন নিষেবিতেতি বালাখাদনার্থ তচ্ছু জ্বা পৃষ্ঠবর্ত্তিনীঃ স্থীঃ স্মিতং প্রাবৃত্য প্রান্তীঃ প্রত্যাহ—উত্তরাদ্ধেন। অতঃ সর্বাণা ব্রজং প্রতিখাত, ন ইহৈব স্থেয়ং যুমাভিঃ। কুতঃ ? স্ত্রীভিঃ স্ত্রী-জাতীনামীদৃশস্থান এব স্থাতুং যোগ্যত্তাদিত্যর্থঃ। তত্রাপি চ হে স্থমধ্যমাঃ প্রমস্থন্দরীত্বামদন্তিক এবাজ্র স্বাতুং যুজ্যত এবেতার্থ ইতি॥ জী<sup>0</sup> ১৯॥

১৯। প্রীজীব বৈ তা টীকালুবাদ ঃ রজবােয়া—এই রাত্র। এই যে সন্মুখে সাক্ষাৎ চােখে দেখা যাচ্ছে—এই রাত্রি, ঘােররপাঃ—গােণীদের তর্কবািগািতার ভরে 'প্রত্যক্ষ' প্রমাণকে আশ্রেয় করে এই রজনী যে 'ঘােররপা', তা দ্চ করলেন, অতএব কুলবধুদের বাইরের এই ঘাের বনাদিতে আগমন উচিত নয়, এরপ ভাব। পূর্বপক্ষ, গােণীগণ যেন বলছেন দল বেঁধে অনেকের আগমন দােষের হয় না। যদি ধরাই যায় দােষের, তবে উত্তরে ইহাই বলা যায় ব্রজেও কি এই রাত্রি ঘােররপা নয় ? এর উত্তরে বলা হছেছে— ঘােররপা ইতি। ঘােররপা—এই বনেই এই রাত্রি ঘােররপা নয় ? এর উত্তরে বলা হছেছে— ঘােররপা ইতি। ঘােররপা—এই বনেই এই রাত্রি ঘােররপা অর্থাৎ তামসিক ভাবের অভিব্যক্তিতে ভয়য়র হয়ে উঠে, ব্রজে নয়। —কারণ এখানে তােমরা সহায়হীনা, আর ব্রজে সহায়-পরিবেস্তিতা, এরপ ভাব। তথা ঘােরসত্তরিষেবিতা—এই রজনী 'ঘােরৈঃ' ব্যান্তাদি প্রাণিদের ছারা 'নি' নিরস্তর 'সেবিতা' ব্যাপ্তা; অতএব ব্রজে প্রতিয়াত— ফিরে যাও—এখানে বিলম্ব করা ঠিক নয়, এই আশয়ে বলা হছেছ নেতি। গােপীগণ যেন বলছেন, তাই যদি হয়, তবে তুমি কি করে এখানে আছে ? এরই উত্তরে স্ত্রীভিঃ— রীদেরই থাকা উচিত নয়, পুরুষরা স্ত্রীলাকের তাায় অল্পবীর্ঘ নয়, তাদের কোন ভয়ের সন্তবনা নেই। আরও সুয়প্রামা— 'রপ যথায় বাসা বেঁধছে, গুণও তথায় আছেই'—এই তাায় অল্পনারে স্কুদরী ও গুণবতী তােমাদের এখানে থাকা উচিত নয়, এরপ ভাব। [প্রীধর— গোপীদের লক্জায় মনদ মনদ হাসতে দেখে

কৃষ্ণ বললেন রজত্যেষা ইত্যাদি। বাধ্বন, ওহে ওহে রসিকশেখর, তোমার মতই আমরাও এখানে বিহারের জন্ম বা পুলাদি আহরণের জন্ম সমাগত হয়েছি,— এরপ কথার ছল করে গোপীদের অবস্থিতি আশঙ্কা করে কৃষ্ণ বলছেন— রজনী ইতি। দেখছ-না এ রাত্রিকাল, দিনমান নয়। গোপীগণ যেন বলছেন—হে রাত্রি-বিলাসী কৃষ্ণ! রাত্রি দোষটা করল কি ? এরই উত্তরে কৃষ্ণ, এ রাত্রি যে ঘোররূপা—এ-ই তো দোষ। গোপীগণ—হে কমললোচন! এ রাত্রি তো জ্যোৎস্নাময়ী এরই উত্তরে কৃষ্ণ—তা হলে কি হবে ঘোরসভাপ্ত ইতি—ভয়ন্ধর পশুগণ চারিদিকে ঘুরে বেড়াচ্ছে-যে। অর্থান্তরে, তোমরা শত শত যুথে বহু গোপী, তোমরা ব্রজে ফিরে যাও, সেখানে অবস্থিত নিজ নিজ পতিদের সেবা কর। কারণ একাকী আমি বহুজনের প্রিয় আচরণ করতে পারব না, কাজেই এখানে থাকা উচিত হবে না—এ নম' বাক্য বিশেষ। গোপীগণ ওহে ভীরুরাজ, ব্যাআদি থেকে আমাদের ভয় নেই। এর উত্তরে কৃষ্ণ, সুমন্তামাঃ—হে ক্ষীণকটিদেশা! স্থন্দরী বলে কৃশাঙ্গী অবলাগণের বলিষ্ঠদের থেকে ভয় আছেই, এরপ ভাব। বস্তুতঃ কৃষ্ণ এসব যে বললেন, তা স্থবিষয়ে গোপীদের যে ভাব আছে, তার প্রকাশের জন্ম ও রসিকতায় তাঁদের উৎকণ্ঠা বর্ধনের জন্ম।

অর্থান্তরে প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা, যথা—ভয়ের সন্তাবনা থাকলেও নিজ অভীষ্ট বিষয়ে বিরত হয়ে না। রজব্যেয়া—পূর্ণচল্রের উদয়ে এই রাজিটি 'রজনী' অথাৎ লোক-রঞ্জনকারী হয়েছে বটে, কিন্তু ঘোররূপা ও ঘোরসত্ত্বনিষ্বেতা হওয়াতে এ বনে কেউ আসে না, এরূপ ভাব। তাই বলছি এখানে বীর আমার নিকটে থাক। অথবা, এয়াছোররূপা—[এয়া+অঘোররূপা] অর্থাৎ পূর্ণচল্র উদয়ে অন্ধকার চলে গেলে এই রাজি হয়ে উঠেছে জ্যোৎসা ঝলমল। রূপাছোরসত্ত্ব—[রূপা+অঘোরসত্ত্ব] রুল্দাবন স্বভাবে এখানকার প্রাণিগণ 'অঘোরা' অর্থাৎ পরস্পের বয়্ধু ভাবাপয়। এরা ভয় জয়ায় না, এই সব প্রাণিলারাই নিষেবিতা এই রজনী। বা পূর্ণচল্রের উদয়ে এই রজনী দিবস-প্রায় হয়েছে, স্বতরাং এর জ্যোৎসা 'অঘোরিঃ সত্তৈঃ' ভ্রমর কোকিলাদির ছারা নিষেবিতা। অথবা, 'ঘোর' তৃষ্টদের ভয়জনক, বা যে কেউই হোক সকলেরই 'অঘোর' অভয়দাতা 'সত্তং' বলশালী আমার ছারা নিষেবিত এই বন। বালাদের আশ্বাসনার্থ উক্ত একথা শুনে যাঁরা পিছনের স্থাদের প্রতি সহাস্থা মুখে ঘাড় ফিরিয়ে দেখতে থাকলেন, সেই গোপীদের প্রতি বললেন—তোমরা ব্রজে ফিরে যেও না, এই স্থানে থাক। 'গ্রীভিঃ' স্ত্রীজ্ঞাতীর ঈদৃশ স্থানই থাকবার পক্ষে যোগা হওয়া হেতু। এর মধ্যেও আবার হে সুমধ্যমাঃ—পরমস্থন্দরী হওয়া হেতু আমার নিকটেই থাকাই সমীচীন। জ্ঞীট ১৯।।

১৯। **ত্রীবিশ্ব টীকা ঃ** হন্ত হন্ত কুলধর্মধৈর্য্য ক্রজাদিকং ধ্বংসয়িত্ব। প্রতিদিনমশ্বান্তপভৃষ্ণানোহয়মত বেণুনাদেনাকুত্বানীয় কারণং পৃচ্ছতীত্যপাঙ্গচালনৈয়েৰ পরম্পারমাচক্ষাণাস্থ তাস্থ সত্যং দেবপূজোপযোগিরজনীবিকাশিপূপ্পাহরণার্থ-

মাগচ্ছাম ইতি কিং লতাস্থপান্ধনিক্ষেপেণ রুধের অযুক্তমিদং কালদেশপাত্রানে চিত্যাহ,—রজনীতি। এষা চন্দ্রিকা বছলাপি ঘোররূপা রাত্রিখাদেবেতি বল্লিমূলপল্লবাদিয়ু স্থলসর্পর্বিচকাদে তুর্ল্লপ্রখাৎ পূপ্পাহরণস্থ কালোহয়মন্থতিতা ইতি ভাবং। ঘোরসন্থা ব্যাঘ্রাদরক্তৈনি ঘেরতেতি কালসম্বন্ধেন বুন্দাবনদেশোপ্যয়মন্থতিত ইতি ভাবং। তত্মাৎ ব্রজ্ঞ প্রতিয়াত। নন্থ, ক্ষণং বিশ্রম্য যাস্থামস্তত্ত্বাহ,—নেহ স্ত্রীভিং স্থেমমিতি। কালদেশ সম্বন্ধেন যুদ্মলক্ষণানি পাত্রাণাপ্যন্থতিতানীতি ভাবং। তত্রাপি হে স্থমধ্যমা, ইতি যুরং স্থন্দর্য্যে যুবতয়ং স্থঃ, অহঞ্চ স্থন্দরেরা যুবৈবাত্রান্মি, যছপি যুরং পরম্পাধ্য এব অহঞ্চ "কুষ্ণো ব্রন্ধচারী"তি গোপালতাপনশ্রুতিপ্রামাণ্যেন ব্রন্ধচার্য্যেবিত সহাবস্থানেহিপ ন কশ্চিদোষস্থাপি মনং থলবিশ্বাস্থাং যুমাকং মম চেতি ভাবং। এবং ব্যঞ্জিতমন্তর্মেৎস্কৃয়ং শ্লিষ্টার্থেনাপি স্পন্ধী ভবতি তদ্বথা—আগমনকারণং লজ্জ্যা ন ব্রুপ্রে চিন্মাব্রত তদহং জানাম্যের তত্মান্তন্ত্বং শৃণ্তেত্যাহ,—রঞ্জয়তীতি। রজন্মেয়া চন্দ্রিকাময়াদঘোররূপা তত্মাদেবাঘোরসর্বত্বযুগাদিভিরেব বৃন্দাবনস্থভাবেনাহিংস্রয়ান্ত্রাদিভিরপি বা নিষেবিত্তেতি তেনাত্র ন তেত্ব্যমিতি ভাবং। যন্ধা,—নাত্র স্বন্ধত্যাদিভ্যো ভেতব্যং যতো ঘোরসন্থ নিষেবিত্তেতি তেহত্র নাগমিয়ন্ত্রীতি ভাবং। অতা ব্রজং প্রতি ন যাত ইহ মদন্ধিকে স্থেম্বম্ । কুতং, স্ত্রীভিং ? কিং স্ত্রীমাত্র, মব স্বান্তিকে স্থাপয়সীত্যত আহ,—হে স্থমধ্যমা, ইতি। সৌন্দার্য্য তান্ধণ্যে চ সতি যাং ব্রিয়ং শোভনমধ্যদেশা ভবন্তি তাভির্ববতীভিরেব নান্যাভিং স্থেমমিতি ভাবং। এবং উপেক্ষময়া অপেক্ষাম্যান্চার্থাঃ ক্ষেম্বেক্তনীনা জ্লেয়াঃ। বি<sup>০</sup> ১৯ ॥

১১। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ হায় হায় কুল-ধম'-ধৈর্ঘ-লজ্জাদি ধ্বংস করে প্রতিদিন আমাদিকে যে উপভোগ করে সেই কৃষ্ণ আজ বেগুনাদে অকর্ষণ করে এনে অহো আগমন কারণ জিজ্ঞাসা করছে, এইরূপে গোপীগণ অপাঙ্গ চালনে পরস্পর তাকা-তাকি পরায়ণা হলে তাঁদের প্রতি কৃষ্ণ বলছেন, লতার দিকে অপাঙ্গ নিক্ষেপ করে তোমরা কি বলছ, 'সভাই দেব-পূজার উপযোগি রঙ্গনীবিকাসি পুষ্প আহরণের জন্ম এদেছি'—তবে শোন এ অযুক্ত, কাল-দেশ-পাত্র হিসাবে অনুচিত হওয়া হেতু। এই আশয়ে বলা হচ্ছে—রজনী ইতি। জ্যোৎস্না-ঝলমল হলেও এই সময়টি রাত্রি বলেই ঘোররূপা—লতামূলপল্লবাদিতে স্ক্রা সর্পবৃশ্চিকাদি ত্ল'ক্ষা হওয়া হেতু—এ পুষ্প-আহরণের অনুচিত কাল, এরূপ ভাব। স্কুতরাং ব্রজে ফিরে যাও। (ঘারসত্ত্ব বিষেবিতা— ব্যাঘ্রাদি জন্তুগণ চতুর্দিকে ঘুরে বেড়াচ্ছে—সময়টা রাত্রি হওয়ার দরুণ বৃন্দাবন হলেও দেশ হিসাবে এ অনুচিত স্থান, এরূপ ভাব। স্থতরাং ব্রজে ফিরে যাও। আচ্ছা ক্ষণকাল তো বিশ্রাম করে যাই, এর উত্তরে বেহ দ্বিভিঃ স্থেমা, – এখানে স্ত্রীদের থাকা সর্বথা অনুচিত – কালদেশ প্রতি-কুল। এই প্রতিকূলতার পরিপ্রেক্ষিতে তোমাদের মতো পাত্রও অনুচিত, এরূপ ভাব। এর মধ্যেও আবার তোমরা সুমধ্যমা — স্থন্দরী যুবতী, আর আমি স্থন্দর যুবা এখানে বিরাজমান। যদিও তোমরা প্রমসাধ্বী, আর আমিও ''কৃষ্ণ ব্লচারী'' গোপালতাপনীর এই প্রমাণে ব্ল-চারীই বটে, তাই সহ-অবস্থানে কোন দোষ নেই— তা হলেও মনের কোন বিশ্বাস নেই, তোমাদের ও আমারও, এরূপ ভাব এই শ্লোকবাক্যে ব্যঞ্জিত অন্তরের ঔৎস্কৃত্য অর্থন্তিরের দারা স্পষ্ট হয়ে উঠেছে, তা এই রূপ—আগমন কারণ যদি লজ্জায় বলতে না চাও, না বললে,

### ২০। মাতরঃ পিতরঃ পুত্রা ভ্রাতরঃ পতয়শ্চ বঃ। বিচিন্নন্তি হাপশাস্তো মা কৃচরং বন্ধসাধ্রসম্।

- ২০। **অন্তর্য়** ঃ বঃ (যুত্মাকং) মাতরঃ পিতরঃ পুত্রাঃ পতরঃ চ অপ্রশুন্তঃ (যুত্মান্ অদৃষ্টবন্তঃ) বিচিন্নতি হি ( অন্তিয়ন্তি) বন্ধু সাধ্বসং মারুচ্<sub>ন</sub>ং ( ন উৎপাদয়ত)।
- ২০। মূলালুবাদ ঃ তোমাদের মাতা, পিতা, পুত্র, ভ্রাতা ও পতিগণ তোমাদের ঘরে না দেখে খোঁজা-খোঁজি করছে। তাঁদের চিত্তে অনিষ্ঠাশঙ্কা জন্মিয়ো না।

তা জানি, এই বলছি, সেই তত্ত্ব শোন,—রজনী ইত্যাদি—'রজনী' পদের বৃৎপত্তিগত অর্থ-রঞ্জিতকারী—এই অর্থ ধরলে এই রাত্রিটি জ্যোৎস্নাময়ী স্ত্তরাং 'এষাঘোররূপা' পদের সন্ধিবিছেদ হবে, এষা—অঘোররূপা—শান্ত স্থন্দর মৃগগণের দারা, বা বৃন্দাবন-স্বভাবে অহিংস ব্যাঘ্র-গণের দারা নিষেবিত এই রজনী, এদের সন্ধন্ধে ভয় করবার কিছু নেই এই বনে। অথবা নিজ নিজ পতি প্রভৃতির থেকে ভয়ের কিছু নেই এই বনে, যে হেতু এই বনে ব্যাঘ্রাদি ঘুরে বেড়াছে, কাজেই এখানে তারা কেউ আসবে না, এরূপ ভাব। অতএব ব্রঙ্গে ফিরে যেও না, আমার কাছে থাক। কেন ? দ্বীভিঃ—স্রীদের এখানে থাকাই ঠিক—স্রীমাত্রকেই কি নিজের নিকট রাখ ? এরই উত্তরে (হু সুমপ্রামাঃ—সোন্দর্যে ও তারুণ্যে দীপ্ত হয়ে উঠলে যে সকল স্ত্রী শোভনমধ্যদেশা হয়, সেই তোমাদেরই এখানে থাকা সমীচীন, এরূপ ভাব। কৃঞ্চোক্তির এরূপ উপেক্ষাময় ও অপেক্ষাময় অর্থ, এরূপ বৃরতে হবে ।। বি<sup>0</sup> ১৯ ।।

২০। শ্রীজীব বৈ তো টীকা ঃ নম্থ পুরুষিসিংহ! পরমবলীয়দন্তবান্তিকে স্থিতানাং নং ক্তো ভয়-মিত্যাশস্ক্য সশক্ষমাহ—মাতর ইতি। অত্র মাতরং পিতরো লাতর ইতি ক্মারিকা দৃষ্ট্রা ভণিতং, বৃঢ়তয়া প্রতিতা দৃষ্ট্রা তু পতয়ং পুলাং' ইতি যতুক্তং, তৎ থলু পরিহাসার্থং কল্পনামাত্রমিতি স্থাপয়িয়তে। চ-শকং উক্ত-সম্চেরে, হি নিশ্চয়ে, অতো যদি কদাচিত্তেরেকোহপ্যত্রাগতো মৎপার্ষে যুমান্ পঞ্চেং, তদোভয়েষামপি লজ্জাভয়ে স্থাতামিতি ভাবং। অতোহত্রাবন্থিত্যা নিজবন্ধভ্যো মমাত্মনণ্ড সাধবসং ভয়ং মা রুচ্বং নোৎপাদয়। যদা, মহামন্ত্রভিত্র! তে স্থত্র্গর্মন্ময়ো নাগমিয়ভি, আগতা অপি ন স্বন্ধ্যন্ত্যেব, তত্রাহ—যুম্মাকমপ্রাপ্ত্যা বন্ধুনামনিষ্টাশক্ষাতো ভয়ং নোৎগাদয়ত, 'সাধবো বন্ধুবৎসলাং' (শ্রীভা<sup>0</sup> ১১।২।৬) ইতি স্থায়াৎ, অতস্তেষু স্নেহেন চ নিবর্ত্তরমিতি ভাবং। অথবা ক্রোকদ্বয়েহিম্মন্ প্রত্যার্ত্যেদং ব্যাখ্যয়ম্—হে স্বত্রত, স্বৎপার্শম্বিতা ন ক্তশিচদিপি বিভীমঃ, ইত্যাশক্ষ্য চক্ম্ম্পলণপূর্বকং সাভিনয়মাহ—নেহেতি, মৎপার্শ্বেলিলিনি হেয়ম্। আবালত্রন্ধচারিত্বেন মম স্ত্রীসন্ধরিহারাদিত্যর্থঃ। অহো বত বালিকানাং বৃদ্ধানাং বা কদাচিৎ সহবাদে দোষোহপি ন কিল ঘটেত, যুমন্ত নবযৌবনার্ক্য ইত্যাহ—হে স্বমধ্যমা ইতি। নম্থ মহাকপটপটো ব্রজেহম্মাভিঃ সঙ্গো ভবতো বহুধা ভবত্যের, তত্রাহ—ইহেতি ইহ নিজ্জনবনে সময়ে চ প্রদোষ ইতি দোষবিশেষং শ্রীম্থভঙ্গীবিশেষেণ স্বের্ডি, অত ইহ ইদানীং যুম্বৎসঙ্গামম দৃন্ধীভিরেব বাঢ়ং স্থাৎ, ইতি সর্ব্বথা প্রযাতৈবেতি। নম্থ স্বপ্রতিষ্ঠ, ন কোহপি জ্ঞান্তিতি, তৃন্ধীর্ত্তর্মা তৈরীঃ,

তত্রাহ—মাতর ইতি। অতো নৃনমত্রাগতা দ্রক্ষ্যন্ত্যেবেতি ভাবং। অতো মদ্বন্ধুনাং মদ্পুদীর্ত্তেরং মা সম্পাদয়ত। অন্তৎ সমানম্, বস্তুতস্ত তেভ্যো ভয়োৎপাদনেন বংশীবাদনশ্চায়ম্—ন চাত্র স্বস্থবন্ধুজনাগমনমাশক্ষ্যং, যতঃ মাতর ইত্যাদি। এবার্থে হি-শব্দঃ; গহনবনেহিশ্মিন্ধা ইবাপশ্রন্ত এব বিচিন্নন্তি, অতো বহুমার্গণেনাপি ন দ্রক্ষ্যন্তীত্যর্থঃ; অতশ্চ বন্ধুভ্যো ভয়ং মা কুরুত ইতি॥ জী০ ২০॥

NOT REPORT TO THE PARTY OF THE PARTY.

২০। খ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> (তা<sup>0</sup> টীকালুবাদ ঃ ওহে পুরুষসিংহ! পরন বলবান তোমার নিকট স্থিত আমাদের ভয়ের কি থাকতে পারে ? এরূপ কথার আশঙ্কা করে কৃষ্ণ ভয়ে ভয়ে বলছেন— মাতর ইতি। এখানে মাতা, পিতা, ভাই' এরপে যা বললেন, তা কুমারীদের দিকে লক্ষ্য করে, আর বিবাহিতা বলে যাঁদের মনে হল, তাঁদের দিকে লক্ষ্য করে, 'পতি, পুত্র' এরূপ বললেন। এই যা কিছু এখানে বলা হল, তা কিন্তু পরিহাসের জন্ম কল্পনামাত্র, ইইা পরে স্থাপন করা হবে। 'চ' শব্দে উক্ত সমূচ্চয়ে। 'হি' শব্দ নিশ্চয়ে। অতএব যদি পিতা-মাতাদির মধ্যে কেউ কদাচিৎ এখানে এসে আমার পার্শ্বে তোমাদের দেখে, তবে তোমাদের ও আমার উভয়েরই লজ্জা-ভায়ে পাড়তে হবে। অতএব এখানে দাঁড়িয়ে থেকে নিজ বন্ধুদের নিকট থেকে আমার ও নিজেদের ভয় মা কুচনং — জ্বিও না। অথবা, গোপীরা যেন থাকার অমুকূলে বলছেন — হে মহামন্ত্র-অভিজ্ঞ! এই স্কুর্গম বনমধ্যে তাঁরা আদবেন না, এলেও দেখতে পাবেন না আমাদের। এরই উত্তরে কৃষ্ণ-তোমাদের খুঁজে না পেয়ে তোমাদের বন্ধুরা অনিষ্ঠ আশঙ্কায় ভীত হবে—এদের এই ভয়ে ফেলা উচিত হবে না, 'সাধুরা বন্ধুবংসল হয়ে থাকে' (কুভা<sup>0</sup> ১১।২।৬) এরপ স্থায় বাক্য থাকা হেতু। অতএব তাঁদের প্রতি স্লেহবশতঃ ঘরে ফিরে যাও। অথবা ১৯ ও ২০ এই শ্লোকদ্বয়ে পুনরায় ফিরে এসে এরূপ ব্যাখ্যা করা যেতে পারে, বথা—গোপীদের পূর্বপক্ষ, হে স্থবত! তোমার পাশে যতক্ষণ আছি, ততক্ষণ আমরা কাউকেই ভয় করি না, এরপ কথার আশস্কা করে কৃষ্ণ চক্ষু বুজে নিয়ে অভিলাষের সহিত বললেন—ন ইহস্থেয়ং – আমার পাশে স্ত্রীদের থাকা ঠিক হবে না, বালক কাল থেকে ব্রহ্মচর্য অবলম্বন করায় স্ত্রীদঙ্গ পরিত্যাগাদি তেতু। গোপীগণের পূর্বপক্ষ-অহো কি বলছ ? বালিকা বা বৃদ্ধাদের সহিত কদাচিৎ একত্র বাসে দোষ হয় না। এর উত্তরে কৃষ্ণ—তোমরা তো নবযৌবন প্রাপ্তাা, এ আশয়ে বলা হচ্ছে—হে স্থমধ্যমা! গোপীদের পূর্বপক্ষ, হে মহাকপটপটো! ব্রজে আমাদের সহিত তোমার সঙ্গ বহু বহু হয়েছে। এরই উত্তরে কৃষ্ণ— ইহ ইতি একতো এই নিজ'ন বনে, তাতে আবার এই রাত্রিতে—শ্রীমুখভঙ্গীবিশেষে দোষণিশেষের ইঙ্গিত করলেন, অতএ<sup>ব '</sup>ইহ' এখানে ইদানীং তোমাদের **সঙ্গ হেতু আমার হু**ফীর্তি বেড়েই উঠবে, তাই বলছি, একেবারেই প্রস্থান কর। গোপীগণ যেন বলছেন—হে স্থপ্রতিষ্ঠ! (ভাল লোক বলে তোমার বহু প্রতিষ্ঠা আছে, জানি ) — এ সঙ্গের কথা কেউ জানবে না, কাজেই ছ্মীতি বলে ভয় কর না। এরই উত্তরে কৃষ্ণ — মাতমইতি মাতা-পিতাদি তোমাদের খুঁজতে বের হবে—

# ২১। ভৃষ্টং বলং কুসুমিতং রাকেশকররঞ্জিতম্। যমুনানিল-লীলৈজভরুপল্লবশোভিতম্।

- ২১। **অন্তর্য় ঃ** ব্যুনানিল-লীলৈজতপল্লবশোভিতং ( যুম্নাম্পর্শিনঃ অনিলস্থাবায়োঃ 'লীলা' মন্দর্গতিঃ তয়া 'এজন্তঃ' কম্প্রমানাঃ তর্গাং পল্লবাঃ তৈঃ শোভিতম্ ) রাকেশকররঞ্জিতং (পূর্ণ চন্দ্রদা কির্বাঃ রঞ্জিতং ) কৃস্থমিতং (ইদং ) বনং দৃষ্ট্ব ।
- ২১। মূলাবুবাদ ঃ (লজায় চতুর্দিকে তাকাতে থাকলে কৃষ্ণ বললেন—) হে ব্রজরমনীগণ! পূর্ণচন্দ্রের কিবণমালায় সুরঞ্জিত, যমুনা ছোঁয়া সুশীতল মৃত্যন্দ বায়ুতে বিকম্পিত তরুপল্লবে সুশোভিত, কুস্থমিত বন দেখেছ তো ?

কাজেই নিশ্চয়ই এখানে এসে সব দেখে ফেলবে, এরপে ভাব। অতএব 'বর্কুসাধ্বসম্ মা কৃচ্ন' আমার বর্ধুদের মনে আমার তৃহ্ক,তি হেতু ভয় জ্বনিও না। আর সব ব্যাখ্যা পূর্বের মতই। বাস্তবার্থ—আসলে গোপীদের মনে ভয় জ্বনিয়ে বেণুবাদন স্থান থেকে অতি গোপনীয় স্থানে নেওয়ার জন্ম এরপ উক্তি। প্রার্থনাময় অর্থ ই তোমরা নিজ্ব নিজ্ব বন্ধুগণের আগমণ-আশহা কর না। কারণ তোমাদের মাতা পিতাদি এই গ্রুনবনে অন্ধের মত কিছু দেখতে না পেয়ে হাতড়িয়ে বেড়াচ্ছেন, কাজেই বহু খোঁজখুঁজিতেও তোমাদের দেখতে পাবে না; অতএব বন্ধুদের সম্বন্ধে ভয় কর না। জী ২০॥

- ২০। **এবিশ্ব টীকা** ঃ নম্ব, রাত্রাবপি বনেহপি যুবতীনামপি সম্প্রেশাগমনে দোষো ন জনৈকন্যুয়তে। সত্যং, তদপি বন্ধবো ভবতীরনিষ্টাশঙ্করা সাম্প্রভমবশুমবিয়ান্ত্যতন্তান্ মা ব্যাকুলয়তেত্যাহ—মাতর ইতি। বো যুদ্মান্ বিচিয়ন্তি মুগায়ন্তে অত্র পুত্রাঃ দিব্রমান্তা এব নারেষণ চতুরাঃ "পায়রন্তাঃ শিশ্ন পর" ইতি "ক্রন্দন্তি বৎদা বালান্চ" ইতি পূর্ব্বাপরোক্তেন্তদ্পি ভগবতা স্বন্ধিক্তন্তন্তিশেষ জ্ঞানাভাবমভিনীত্বতৈবোক্তমিত্যদোষঃ, অতো বন্ধনাং সাধ্বসং যুদ্দর্শনোখং ভয়ং মারুচনং নোৎপাদয়ত। পক্ষেহণ শ্রন্তো বিচিয়ন্তাব ন্ত্রতিদ্রে নিবিড়ে বনেহন্মিন্ বো ন ক্রন্ধান্তাত বন্ধুভাঃ স্কাশান্তরং মারুচনং স্বক্তনেন ময়া সহ রাত্রাবত্র বিলসতেতি ভাবঃ ॥ বি<sup>0</sup> ২০ ॥
- ২০। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ গোপীগণ পূর্বপক্ষ করছেন— রাত্রিতে হলেও, বনে হলেও, যুবতীদের পক্ষেও দোষের হয় না অনেকে দলবদ্ধ হয়ে গেলে, আর লোকেও কানাঘুষা করে না; এর উত্তরে কৃষ্ণ সতাই। তা হলেও বন্ধুগণ তোমাদের অনিষ্ঠ আশস্কায় সম্প্রতি অবশ্য তোমাদের খোঁজাখুঁজি করতে থাকবে, স্কুতরাং তাঁদিকে ব্যাকুল কর না, এই আশয়ে বলা হচ্ছে— মাতর ইতি। মা-বাপ-পুত্র-ভাই-স্বামী এরা সব বঃ— তোমাদিকে খোঁজাখুঁজি করতে থাকবে। এর মধ্যে পুত্র-সকল যাঁরা ছ-তিন মাসের, তারা অন্তেষণপর হবে না— "শিশুদের গো-ছৃষ্ণপান করানো ছেড়ে দিয়ে", "ঘরে ফিরে যাও, ক্রেন্দনপর গোবংস ও বালকদের" এইরূপ পূর্বে ৬ ও পরে ২২ল্লোকে থাকা হেতু ২/০ মাসের বলেই সিদ্ধান্ত করা হল—এই যে মূলে ভগবান্ পুত্র' পদটি ব্যবহার করলেন, তা

নিজেতে এদের বয়সাদি সম্বন্ধে বিশেষ জ্ঞানাভাব অভিনয় করেই, অতএব টীকায় আন্দাজে ২/৩ মাস বলায় দোষ হয় নি। অতএব বৃদ্ধুদের সাধ্বসং—ভোগাদের অদর্শন থেকে ভয় মা কুঢ়্বং—জিমিও না। প্রার্থনাপক্ষে ব্যাখ্যা—না দেখে খোঁজাখুঁজি করতে থাকলেও অতিদূরে এই নিবিড় বনে তোমাদিকে দেখতে পাবে না, অনএব সেই ব্দ্ধুদের থেকে ভয় করো না—আমার সহিত্
স্বচ্ছদে রাত্রে এখানে বিহার কর, এরপ ভার। বি<sup>০</sup> ২০॥

২১। শ্রীজীব বৈ তো দিক। তত্তভাগাং প্রণয়কোপেন যদগুতো দর্শনং, তদগুথোৎপ্রেক্ষ্যতে—দৃষ্ট-মিতি। তদযাতেতি পরেণায়য়ঃ। কুস্থমিতমিত্যাদি-বিশেষণৈদৃ শ্রতাক্তা তত্র চ ঈষৎপ্রণয়কোপতো বনাবলোকনে দৃষ্টং বনমিত্যুক্তম্। তত উর্জালোকনে চ রাকেশকর-রঞ্জিতমিতি ততঃ কালিন্দাতীয়াবলোকনে তু য়মুনেভি বিবেচনীয়য়্। অক্টান্তঃ। য়য়া, নয় মহামোহনবাক্যাগৃতিক্রমেণ তেহম্মাভিক্রপেক্ষিতা এবেতি কুতো ভয়মিতি চেৎ, তার্হি তাদৃশ-প্রয়ন্তেন রাত্রাবত্রাগমনস্থা কিং নাম প্রয়োজনমিতি সকৈতবং ক্ষণং ধ্যাত্মা, আং জ্ঞাতং দিষ্ট্যা পূর্ণচন্দ্রায়াং রাত্রো মদীয়-শ্রীবৃন্দাবনশোভানিরীক্ষণার্থমাগৃতমিতি, ভবতু, তচ্চ সম্পন্নমেবেত্যক ল্যাদিনা দর্শয়ন্ সলীলমাহ—দৃষ্টমিতি। অর্থঃ স এব। বস্তুতস্তু সাক্ষাত্তথা তাদৃশবনাদি-প্রদর্শনেন ভাবমেব বিবর্দ্ধয়তি, ইতি ক্লেয়ার্থশনার্যাম ন কেবল তন্তর্মাভাব এবাত্রাপি তু পরমস্থর্থনিধানত্বমঙ্গীতি ভবোদ্দীপনায় য়য়ং দর্শয়তি—দৃষ্টমিতীদৃশং সর্ব্বপ্রণমুক্তং বনং দৃষ্টমেব, তত্তশ্মা-দেঘায়ং মা যতেত্যন্তর ইতি ॥ বি ০ ২১ ॥

২১। প্রাজীব বৈ<sup>ত</sup> তে। তীকাবুবাদ ঃ অনন্তর গোপীগণ প্রণয়কোপ বশতঃ কৃষ্ণ থেকে নয়ন ফিরিয়ে অন্তাদিকে দৃষ্টিপাত করলে শ্রীকৃষ্ণ তাঁদের সেই দৃষ্টিপাতকে ভিন্ন প্রকারে অনুমান করে বলছেন—দৃষ্টিং বনং ইতি। দৃষ্টইং বলং— বন তো দেখলে এবার তদে, যাত—ঘরে ফিরে যাও। কুসুমিতং—মহো কুসুমিত ইত্যাদি বিশেষনে বন যে চেয়ে দেখবার মত রমণীয়, তা বলতে বলতেই গোপীদের ঈষং প্রণয়কোপ বশতঃ বনের দিকে চেয়ে থাকতে দেখে কৃষ্ণ বললেন—'বনং দৃষ্টং' বন দেখা হল তো অতঃপর তাঁদের উপরের দিকে তাকাতে দেখে বললেন রাকেশকর-রঞ্জিতম্ — পূর্ণচন্দ্রের কিরণজালে রঞ্জিত বনও দেখা হল—অতঃপর গোপীরা যমুনা তটের দিকে নয়ন ফেরালে বললেন—যমুনাজল-ছোঁয়া বাতাসের মন্দমন্দ প্রবাহে দোফুল্যমান তর্জ-পল্লবে স্থাভিত বনও দেখা হল, এবার ঘরে ফিরে যাও।

অথবা, গোপীগণ যেনু থাকার পক্ষে বলছেন—হে মহামোহন! আমরা বাপ-মা প্রভৃতির বাক্যাদি লঙ্ঘনে তাঁদের উপেক্ষাই করেছি, স্ত্তরাং আমাদের আর ভয় কি ? এ-কথার উত্তরে কৃষ্ণ — বেশ তাই যদি হয়, তবে রাত্রিতে এখানে আসবার কি প্রয়োজন, দিনেই তো আসতে পারতে, এরপ ছল বাক্য প্রয়োগ করবার পর ক্ষণকাল চিন্তা করে 'অহো বুঝতে পারলাম ভাগ্যক্রমে পূর্ণচন্দ্রে উদ্ভাসিত রাত্রি বেলায় মদীয় শ্রীবৃন্দাবন শোভা নিরক্ষণের জন্ম এসেছ। বেশ তো ঐ দেখ-না সেই বনশোভা উচ্ছালিত হয়ে উঠেছে — এই রূপে অঙ্গুলি নির্দেশে বন দেখিয়ে লীলা সহকারে বললেন— দৃষ্টম্ ইতি অর্থাৎ দেখাতো হয়ে গেল, এবার ঘরে যাও। বাস্তব অর্থ ৪ বস্ততঃ সক্ষাৎ সেই রূপে

### ২২। তদ্যাত মাচিরং গোষ্ঠং শুক্ষায়ধ্বং পতীন্ সতীঃ। ক্রন্দন্তি বংসা বালাস্চ তান্, পায়য়ত দুহাত॥

২২। **অন্তর্ম ঃ** (হে) সতীঃ তৎ (তশ্মাৎ) মা চিরং (সত্বরং) ঘোষং (ব্রজং) যাত পতীন্ শুক্রাষধ্বং বৎসাঃ বালাঃ চ ক্রন্দন্তি তান্পায়য়ত (বৎসান্পায়য়ত) তুহুত (বালার্থং তুগ্ধং দোহয়ত।)

২২। মূলালুবাদ ঃ হে সতীগণ! তোমাদের মনোরথ পূর্ণ হয়েছে তো, অতএব এবার ঘরে ফিরে যাও। পতীদের দেবায় রত হও। তোমাদের পালনীয় গোবংস ও শিশুগণ কাঁদছে, গাভী ছুইয়ে গোবংসদের শান্ত কর, আর শিশুদের গোছ্য় পান করাও।

তাদৃশ বনাদি দেখিয়ে তাঁদের ভাব বর্ধন করা হল। প্রার্থনাময় অর্থ ৪ এখানে যে কেবল ভয়-অভাব, তাই নয়, পরন্ত এই বন পরম স্থাখের আগারস্বরূপও। গোপীদের ভাব উদ্দীপিত করে উঠানোর জন্ম নিজে অঙ্গুলি নির্দেশে বনের রমণীয় দৃশ্য দেখিয়ে বললেন দৃষ্টম ইতি—-যমুনার জলকণাবাহী মৃত্মনদ বায়ুর স্পর্শে আন্দোলিত তরুপল্লবে স্থাশোভিত রমণীয় বন দেখা তো হলই—এবার ব্রজ্ঞে ফিরে যেও না, কুঞ্জে চল। জী<sup>0</sup> ২১॥

- ২১। **এবিশ্ব টীকা ঃ** ততশ্চ তা লজ্জ্মা পরিতো বিলোকমন্তীরাহ,—দৃষ্টমিতি। আং জ্ঞাতং বনদর্শনার্থ-মাগতা ইতি ততশ্চ তাসামূদ্ধাবলোকনে সত্যাহ,—রাকেশেতি। যম্নাদিবলোকনে সত্যাহ ষম্নাম্পর্শিনোহনিলশু লীলা মন্দগতিস্তমা এজন্তঃ কম্প্রমানাস্কর্রনাং পল্লবাঃ পুম্পিতাস্তৈঃ শোভিতমিত্যভীঙ্গিতং বনাদিদর্শনমপি নির্চ্চমতো। মাবিলম্বর্বমিতি ভাবঃ। পক্ষে,—বুন্দাবনমিদং সর্ব্বোৎকৃষ্টং তত্রাপি পূর্ণচন্দ্রা রজনী, তত্রাপি চতুর্দ্দিক্ষ্ যম্না। তত্রাপি শৈত্য-মান্দ্য-সৌগন্ধবস্তোহনিলা ইত্যুদ্দীপনবিভবা এতে আলম্বনবিভাবশ্চাহং বর্ত্তে এবেত্যন্ত যুদ্ম,কং রিসকতা পরীক্ষিতা ভবিশ্বতীতি ভাবঃ॥ বি<sup>০</sup> ২১॥
- ২১। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ অতঃপর গোপীগণ লজ্জায় চতুর্দিকে তাকাতে থাকলে কৃষ্ণ বলনে— দৃষ্টম, ইতি কুস্থমিত বনের দিকে, চেয়ে আছ যে, অহা বৃঝলাম তোমরা বন দেখতে এসেছ। অতঃপর তাঁরা উপরের দিকে তাকালে বললেন— রাকেশ ইতি— পূর্ণচন্দ্রের কিরণমালায় স্থরঞ্জিত এই বন দেখছ বৃঝি। যমুনার দিকে তাকালে বললেন, যমুনাপ্পর্শী বায়ুর লীলৈজং— মন্দর্গতি দ্বারা 'এজং' কাঁপছে তরুর পুশিত পল্লব— এর দ্বারা বনের সৌন্দর্য উচ্ছেলিত হয়ে উঠ্ছে— তোমাদের অভীম্পিত বনদর্শন পরিপূর্ণ রূপে হল, কাজেই ঘরে ফিরতে আর বিলম্ব কর না, এরূপ ভাব। এই বৃন্দাবন সর্বোৎকৃষ্ট, তার মধ্যেও আবার এই রজনী পূর্ণচন্দ্রে ঝলমল, তার মধ্যেও আবার চতুর্দিকে যমুনা। এর মধ্যেও আবার শীতল স্থরভিত বায়ু মন্দমন্দ প্রাবহমানা— এই সব উদ্দীপন বিভাব, এবং সালম্বন বিভাব আমি বিরাজমানই আছি— আজ তোমাদের রসিকতার পরীক্ষা হবে, এরপ ভাব। বি<sup>ত</sup> ২১॥

২২। **শ্রীজীব বৈ<sup>০</sup> ভো<sup>০</sup> টীকা ঃ** তত্তস্মাদনশোভাদর্শনেন নিজমনোরথপূরণাৎ, সদোচ্চৈর্গীতদ্ধিমন্থন-ু গবাদিশবৈৰ্ধোষয়তি শব্দায়ত ইতি ঘোষঃ। শ্লেষেণ তু—সৰ্বেষাং সৰ্ববৃত্তং ঘোষয়তীতি তং গোপাবাসং যাত। গোষ্ঠমিতি ক্বচিৎ পাঠঃ। তত্ত্বৈব ভবতীনাং দৰ্বনা দামগ্রীতি, তদেব গল্পং যুজ্যত ইতি ভাবঃ। মাচিরমচিরা-দেবেত্যর্থঃ; যদ্বা, তত্র বিলম্বং মা কুরুতেত্যর্থঃ। কিমর্থম্ ? পতিং শুক্রায়ধবং দেবধবম্। কুতঃ ? দতীঃ হে সত্যঃ, অন্তথা সাধ্বীত্বভঙ্গঃ স্থাৎ; অতঃ প্রপু্ক্ষস্থ মম পার্ষে যু্মাক্মবস্থানমযুক্তমিতি ভাবঃ। নমু প্রমসেব্য-জংদেবামদহমানাঃ দদাস্থয়াবভো হুষ্টতরান্তেহস্মাভিঃ পরিত্যক্তা এব, পতিব্রতাত্বমপি জংপাদাজ্ঞং নির্মঞ্লনীক্বত্য দূরতঃ ক্ষিপ্তমিত্যাশঙ্ক্য সকরুণমিব পক্ষান্তরমাশ্রয়ন্ বৎসাদিযু স্নেহং জনয়তি—ক্রন্দন্তীতি। অতস্তান্ বৎসান্ পায়য়ত, বালার্থি তুহাত তুগ্ধং দোহয়তেত্যর্থঃ। এতচ্চ তত্তৎদন্নিধানমাত্রবিস্রম্ভি-তত্তৎপ্রিঃগবাদ্যপেক্যা। অত্যেদং তত্ত্বম্—তাঃ থলুদ্দিশ্য 'স বো হি স্বামা ভবতি' ইতি গোপালতাপ্যাম্, শ্রিয়ঃ কান্তাঃ কান্তঃ প্রমপুক্ষঃ ইতি ব্রহ্মদংহিতায়াং (৫।৬৭) দশাক্ষরাদিমন্ত্রাশ্চ তথা শ্রুত্যাগমাদে ; 'কুঞ্বধ্বঃ' ইতি চাত্রৈব। তদেবং শ্রীক্তব্ঞেককান্তানাং পরমলক্ষ্মীণাং তাদামন্তর বিবাহে৷ ন সম্ভবতি, তৎপ্রততিশ্চ তাদাম্ৎকণ্ঠাবদ্ধনার্থং 'যোগমায়াম্পাশ্রিতঃ' (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০৷২৯৷১ ) ইত্যাদৌ তদর্থং নির্দ্দিষ্টয়া যোগমায়ারৈবেতি গম্যতে। ধৈব ধলু তৎপ্রতিরূপকল্লনয়া তৎপতিম্মন্তাংস্তান্ বঞ্গতি, বক্ষ্যতে হি 'নাস্যুন্ খলু কুষ্ণায়' ( শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৩৩।৩৭ ) ইত্যাদি। ততস্তিঃ সহাঙ্গসঙ্গাভাবেনাজাতাপত্যা এব কেবলং ক্ষেহবিশেষেণ ভ্রাতৃ-প্রভৃতিপুল্রান্ যান্ পালয়ন্তি, ত এব পুল্রা ইত্যুচ্যতে, তেষামপি লোকে পুল্রতয়া ব্যবহারাদ্বিশেষতস্তথা পাল্য-মানত্বাৎ। শ্রীবলদেব-সাম্বাবপ্যুদ্দিশ্র 'সম্বতঃ সমুষঃ প্রাযাৎ স্তম্বন্তিরভিনন্দিতঃ' (শ্রীভা<sup>0</sup> ১৯০৬৮/৫২) ইতি শ্রীশুক-বাক্যেংপি প্রযুক্তত্বাং। অতঃ স্তন্তাভাবেন গোত্থমেব তান্ পায়য়ন্তীতি তান্ পায়য়ত ত্হত ইত্যুচ্যতে। অতএব মৃনিনাপ্যাক্তম্ 'পায়য়স্তাঃ শিশৃন্ পয়ঃ' ( শ্রীভা<sup>০</sup> ১০৷২৯৷৬ ) ইত্যত্র শিশ্নিত্যেব, পয় ইত্যেব চ, ন তু স্থতান্ স্তনমিতি । যদি চ তাসামুদরজা এব তে স্থ্যস্তদা রাসনৃত্যনায়িকানামাদিরসনায়িকানাঞ্চ তাসাং বৈরু'প্যণ তস্থ্য রাসনৃত্যস্থ রসস্থ চ বৈরূপ্যং স্থাৎ। 'মাতরঃ পিতরঃ পু্ল্রাঃ' ইত্যত্ত শ্রীভগবন্ধাক্যে কেয়াঞ্চিদ্রাত্রাবপি বনেহপি মাত্রাদিবিচেতৃত্বেন কাসাঞ্চিদ্দ্ধজরতীত্বমপ্যায়াতি, তত্র পুনরতীব তৎ স্থাৎ, তত্ত্ শ্রীবৈম্পায়নস্থাসম্মতম্। 'যুবতীর্গোপক্তাশ্চ রাত্রৌ সংকাল্য কালবিৎ' ইত্যানেন, তথা তদিদং তাসামালম্বনরূপাণামুদীপনসে ছিবমপি বর্ণয়তা শ্রীমন্মুনীন্দ্রেণ ন মতম্। 'ভগবানপি তা রাজীঃ ইত্যাদাবুদীপনদৌষ্ঠবেনালম্বনরপাণাং তাসাং সৌষ্ঠবমহুস্মৃত্য রস্তং মনশ্চক্র ইতি চ গমিতম্। বক্ষ্যতে চ তাসাং সৌষ্ঠবং শ্রীভগত্তমপেক্ষ্যাপ্রোতৃত্বঞ্চ। 'মধ্যে মণীনাং হৈমানাং মহামারকতো যথা' (প্রীভা<sup>0</sup> ১০।৩৩<u>।</u>৬) ইত্যনেন 'ব্যরোচতৈনাক্ক ইবোড়ুভিবু´তঃ' ( শ্রীভা<sup>০</sup> ১০।২৯।৪৩ ) ইত্যনেন, 'তড়িত ইব তা মেঘচক্রে বিরেজুঃ' (খ্রীভা $^0$  ১০।৩৩।৭) ইত্যানেন চ। তম্মাৎ শ্রীভগবতা তাদাং দপুত্রতয়া নির্দেশস্ত পরিহাদপর এব ন, তুদোষো-দ্গারপরঃ। 'বাচঃপেশৈর্বিমোহয়ন্' ইত্যত্র, 'প্রহস্ত সদয়ং গোপীঃ' ইত্যত্ত পরিহাসস্ত স্ফুটতরত্বং দৃ**শ্ভাতে**, অত্এব 'মাতরঃ পিতরঃ পুত্রাঃ' ইত্যাদিকঞ্চ কল্পনাময়মেব জল্পিতং পরিহাসং বিনা তু দোষোদ্গারে 'নিন্দামি চ পিবামি চ' ইতি ভায়েন তাদাং স্বীকারে প্রমবৈরস্থমেব চ স্থাৎ। আস্তাং তাবত্তাদাং স্বাং দোষোদ্গারঃ, তাদৃশস্থালংনদোষ-স্থান্তিত্বমাত্রেহপি প্রমর্মব্যাঘাতঃ স্থাৎ। তচ্চান্তত্তাপি সন্নায়কে কবিভিব্র্ব্নীয়ত্ত্বেন স্থান্তত্তি, কিমুত প্রমপুরুষোত্তমে মহাকবিবর্গবর্গনীয়ে লীলারপবিশেষবর্ষণার্থমবতীর্ণে তস্মিন্। বক্ষ্যতে—'ভজতে তাদৃশীঃ ক্রীড়া হাঃ ক্রিজা তৎপরো ভবেৎ' ইতি (শ্রীভ<sup>০</sup> ১০।৩৩।৩৬), 'সিষেব আত্মক্তবক্তমসৌরতঃ, সর্ব্বাঃ শরৎকাব্যকথারসাশ্রয়াঃ (শ্রীভা<sup>০</sup> ১০।৩৩।২৫) ইতি চ। তম্মাৎ পতয়োহপ্যাসাং মান্নামাত্রপ্রতীতাঃ পুল্লান্চ গৌণার্থা ইতি। শ্লেষার্থন্চার্ন্ন্ন্তন্তমাদ্ বন্ধুভ্যঃ সাধ্বসাভাবাত্প<sup>্</sup>নশোভারতিসামগ্রীসন্তাবাচচ। অচিরং শীল্রং মা বাত, যদি যাস্তথ, তদা বিলম্বেন রাত্ত্যস্ত এৰ

শাস্তথেত্যর্থ:। চকারান্মাশন্দস্যাগ্রেথি সর্বাত্ত সম্বন্ধ:। পতীন্ মা শুক্রাযধ্বং, সতীশ্চ সাধ্বীর্মা শুক্রাযধ্বং ন সেবধ্বং, তৎপদবীমপি ন যাতেত্যর্থ:। স্বাতম্ভ্রাদি-স্থিভঙ্গাদিতি নর্মের। বৎসা বালাশ্চ মা ক্রন্দন্তি, তম্মান্তান্ মা পায়য়ড, মা ত্ব্হুত, ইতি চ স্বাতম্ভ্রুং স্টিতমিতি ॥ জী । ২২ ॥

২২। প্রাজীব বৈ তা টিকালুবাদ ঃ তদ্—সেই হেতু অর্থাৎ ৰনশোভা দর্শনে মনোরথ-পূরণ হেতু ব্রজে ফিরে যাও। (ঘাষঃ—সর্বদা উচ্চস্বরে গান-দিধমন্থন-গ্রাদির শব্দে ঘোষবান্ অর্থাৎ উচ্চ শব্দায়মান্ যে স্থান তাকে বলে গোপাবাস বা ব্রজ; অর্থান্তরে সকলের সকল আচরণ ঘোষনা করে বলে এর নাম গোপাবাস বা ব্রজ। কোথাও গোষ্ঠপাঠও আছে। সেখানেই তোমাদের সকল সামগ্রী পড়ে রয়েছে, কাজেই সেখানে চলে যাওয়াই সমীচীন, এরূপ ভাব। মাচীরং— অচিরাংই, এরূপ অর্থ।

অথবা, এ বিষয়ে বিলম্ব করা ঠিক হবে না। কেন ? পতীব শুক্রাস্কাস্কাসকং—ভথায় গিয়ে পতীদের সেবা কর। কেন ? সতীঃ—হে সভীগণ, অন্তথা সাংবীত ভঙ্গ হবে; অতএৰ পরপুরুষ আমার পাশ্বে' তোমাদের অবস্থান যুক্তিযুক্ত নয়, এরূপ ভাব। প্রমেসব্য তোমার সেবা যাদের অস্থ্ সেই সদা অস্থাবান্ অতি তৃষ্ট স্বামিগণকে আমরা একেবারে পরিত্যাগ করেছি। তোমার পাদপল্ল নীরাজন করে পতিব্রতাধর্ম দূরে ছুঁড়ে ফেলে দিয়েছি—গোপীগণের এরূপ কথার আশস্কাকরে শ্রীকৃষ্ণ যেন সকরুণ ভাবে পক্ষান্তর আশ্রয় করে গোবৎসাদির প্রতি গোপীদের মনে স্নেহ জন্মাচ্ছেন— ক্রন্দন্তি ইতি অর্থাৎ বংস ও বালকগণ কাঁদছে, অতএব বংসদের তুগ্ধপান ও বালকদের জন্ম তুগ্ধ-দোহন করাও গিয়ে। এই যা বললেন, তাও সেই সেই গোবংসদের কাছে আগমন মাত্রেই স্নেহে আকুল তাঁর প্রিয় সেই সেই গবাদির অপেক্ষাতেই। এ বিষয়ে তত্ত্ব এইরূপ—[ তত্তঃ কুষ্ণই গোপীদের স্বামী] গোপালতাপনীতে গোপীগণের প্রতি ব্রহ্মার বাক্যই প্রমাণ, যুথা-''সেই গোবিন্দ তোমাদের স্বামী।" ব্রহ্মসংহিতা বাক্য— "নিত্যধাম গোলোকে যে কাস্তাগণ আছেন, তাঁর। সকলেই লক্ষ্মী, পরমপুরুষ শ্রীগোবিন্দই তাঁদের স্বামী।'' দশাক্ষর মন্ত্র ও শ্রুতি-আগমাদিতে এইরূপ দিদ্ধান্তই দেখা যায়। — ( শ্রীভা<sup>ত</sup> ৩০।৯ ) শ্লোকে "গোপীরূণ কুষ্ণের বধ"। সতএব এ্রীকুফেরই একান্ত কান্তা পরম লক্ষ্মীগণের অন্তত্র বিবাহ সম্ভবপর হতে পারে না। গোপীদের যে বিবাহ-প্রতীতি তাও তাঁদের উৎকণ্ঠা বৃদ্ধির জন্মই। রাসের ''যোগমায়ামুপাশ্রিত'' বাক্যে যোগমায়াকেই লীলা-সম্পাদন কার্যে নিযুক্ত যিনি গোপীদের প্রতিমূর্তি রচনা দ্বারা তাঁদের পতিম্বস্ত গোপসকলকে - ( শ্রীভা $^0$  ৩৩।৭ ) শ্লোকে উক্তও আছে- 'গোপগণ শ্রীকৃষ্ণ-মায়ায় মোহিত হয়ে নিজ নিজ পত্নীকে নিজ নিজ পাশে আছে মনে করে অস্থা করেন নি।" সিদ্ধান্ত দাঁড়ালে বুঝাই যাচ্ছে—এই পতিশাত গোপেদের সহিত গোপীদের অঙ্গসঙ্গ অভাবে তাদের পুত্রকতা৷ হয় নি, কাজেই তাঁর৷ কেবল স্নেহবিশেষে ভাই প্রভৃতির যে সব পুত্র কতাদির

পালন করতেন তাদেরকেই এখানে পুত্রকন্তা বলা হয়েছে, এই সংসারেও তাদের সন্থান্ধ পুত্রকন্তা-ভাবের ব্যবহার থাকা হেতু, বিশেষতঃ তথা লালন-পালন হওয়া হেতু এবং (প্রীভা<sup>0</sup> ১০৬৮।৫২) প্রীশুকদেব বাক্যেও এরূপ প্রয়োগ থাকা হেতু, যথা— 'প্রীবলরাম হস্তিনাস্থ স্ফুল্গণ কতৃ ক অভিনন্দিত হয়ে পুত্র ও পুত্রবধূর সহিত দারকায় গমন করলেন।'' এখানে লক্ষণা-হরণ ব্যাপারে প্রীকৃষ্ণপুত্র শাস্বই প্রীবলরামের 'পুত্র' রূপে অভিহিত হল।'' অতএব গোপীগণের স্তন্ত্রেরে অভাব বশতঃ তারা পুত্রদিকে গোতৃগ্রই পান করাতেন, তাই এই শ্লোকে কৃষ্ণ বললেন— ''গোবংসদের ত্বশ্ব পান করাও বালকদিকের জন্ম ত্বশ্ব দোহন করাও।'' অতএব (প্রীভা<sup>0</sup> ১০২৯ ৬) শ্লোকে প্রীশুকদেবও বললেন— 'শিশুদের ত্ব্ব পান করাছিলেন।' এখানে 'পুত্র কন্তা' না বলে, বললেন 'শিশু' এবং স্থন না-বলে, বললেন ত্ব্ব।

ঞ্জীকৃষ্ণ ( ঞ্জীভা $^{\,0}\,$  ১০।২৯।২০ ) শ্লোকে বলেছেন '' ভোমাদের মাতা, পিতা, পুত্র প্রভৃতি ভোমাদের অষেষণ করছে।'' এখানে স্পষ্ট ভাবে 'পুত্র' শব্দের উল্লেখ থাকায় বুঝা যায় রাত্রি কালেও বনেও থোঁজাথুঁজি করার উপযুক্ত বয়ক্ষ পুত্রদের কথাই এখানে বলা হয়েছে, কাজেই এদের মাতারা তো অধ্ব জরতীই হবে। এ সিদ্ধান্তে বৈশম্পায়ন মুনির সম্মতি নেই। এ তার উক্তি থেকেই বুঝা যায়, যথা — 'কালবিং কৃষ্ণ কৈশোর বয়স অঙ্গীকার করত যুবতী গোপক ছাদের বনে জড় করে তাঁদের সঙ্গে বিহার করেছিলেন।'' আলম্বনরূপা এই গোপীদের উদ্দীপন সৌষ্ঠব বর্ণনকারী শ্রীমন্ শুকদেবেরও সম্মতি নেই উপযু্ক্ত সিদ্ধান্তে। তিনি রাসের প্রথম শ্লোকের 'শ্রীকৃষ্ণও উৎফুল্ল-মল্লিকা শোভিত রাত্রি দেখে বিহার করতে ইচ্ছা করলেন'' ইত্যাদি কথায় জানানো হল, প্রাকৃতির উদ্দীপন সোষ্ঠবের দারা আলম্বনরূপা গোপীদের সোষ্ঠবের প্রতি স্মৃতি চালন করে বিহার করতে ইচ্ছা করলেন। - শ্রীশুকদেবও ( শ্রীভা<sup>0</sup> ৩১।৬,৭) শ্লোকে গোপীগণের সৌষ্ঠব এবং কৃষ্ণ থেকে গোপীগণের যে অল্ল বয়স, তা বলেছেন, যথা—"ফর্নিয় মণিচয়ের মধ্যে ইন্দ্রনীলমণি যেমন শোভা পায়, সেই রূপ স্বর্ণবর্ণ গোপীমগুলীর মধ্যে যশোদানন্দন শ্রীকৃষ্ণ শোভা পেতে লাগলেন '' আর (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০। ২৯।৪৩) শ্লোকে শ্রীশুকদেব বলেছেন 'তারকামণ্ডলী পরিবৃত চন্দ্র যেমন শোভা পায়, সেইরূপ গোপীমণ্ডলী মধ্যে কৃষ্ণ শোভা পেতে লাগলেন।" আরও (১০৷২৯৷৪৩) শ্লোকে বলেছেন – "মেঘমগুলীর মধো বিছাৎ-এর মতো শোভা পেতে লাগলেন গোপীগণ।" স্বতরাং বুঝা যাচছে, জীকৃষ্ণ যে গোপীদের পুত্রবতী বলে চিহ্নিত করলেন, তা পরিহাসপর, দোষোদগার নয়—ইহা যে পরিহাস তা পূর্বের ১৭শ্লোক থেকেই বুঝা যায়, যথা 'বাগ্মীশ্রেষ্ঠ শ্রীকৃষ্ণ গোপীদের নিকটে উপস্থিত দেখে তাদিকে বাগ্বিলাদে মোহিত করত বলতে লাগলেন।" ইহা যে পরিহাস তা আরও পরিষ্কার হয়ে উঠেছে পরবর্তী ৪২শ্লোকে যথা—"শ্রীকৃষ্ণ গোপীদের বিক্লবিত বাক্য শুনে ব্যঙ্গোক্তি পূর্বক রমণে প্রবৃত্ত হলেন।" অতএব বুঝা যাচ্ছে "মাতা-পিতা-পুত্র প্রভৃতি ভোমাদিকে অন্নেষণ করছে" हेणां किथा कन्ननामय अतिहाम উक्ति। अतिहामच्हल ना हर्य यिन निष्क पारियानगारत हैये,

তবে 'নিন্দাও করবো, আবার পানও করবো' এই স্থায়ে গোপীদিকে স্বীকারে পরম বিরসতাই হয়।
নায়ক শিরোমণি কৃষ্ণ নিজেই মে গোপীদের দোষোদগার করবেন, এরূপ কথা দূরে থাকুক তাদৃশ
নায়কের পক্ষে আলম্বন দোষের অস্তিত্ব মাত্রও পরম রসবিঘাতক হয়ে থাকে। কবিগণ কতৃ ক বর্ণন
হেতু উত্তম বলে স্বীকৃত অস্থাস্থ সংনায়কেও যখন তাদৃশ আলম্বন-দোষ সম্ভবপর হয় না, তখন
মহাকবিগণের দ্বারা বর্ণনীয়, লীলারসবিশেষ বর্ষণার্থে অবতীর্ণ এই পরম-পুরুষোত্তম কৃষ্ণে যে
আলম্বন দোষ সম্ভবপর নয়, সে আর বলবার কি আছে ? লীলারস বর্ষণ সম্বন্ধে (১০।৩৩।৩৬)
শ্লোকে বলাও হয়েছে—'ভক্তগণের প্রতি অমুগ্রহ করার জন্ম শ্রীকৃষ্ণ মনুষ্য দেহ ধারণ করে এমন
সব লীলা করেন যার শ্রবণে তরিষ্ঠতা লাভ হয়।'' আরও (শ্রীভা° ১০।৩৩।২৫) শ্লোকে ''আত্মাতে
সৌরত অবরুদ্ধ করত শ্রীকৃষ্ণ এইরূপে শরৎকাব্য-কথার সাশ্রেয়া জ্যোৎস্ময়ী রজনী সেবা করতে
লাগলেন।'' স্কৃতরাং এই গোপীগণের পতিসকল মায়ামাত্র প্রতীত এবং পুত্রসকল আরোপিত
অর্থাৎ বাস্তবিক পুত্র নহে।

প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা ৪ বন্ধুগণ থেকে কোনও ভয়ের সস্তাবনা দেখা যাচ্ছে না, আর উপবনশোভারপ রতি-সামগ্রী উছ্লিয়ে পড়ছে, কাজেই শীঘ্র ঘরে ফিরে যেও না; যেতেই যদি হয়, বিলম্বে রাত্রি শেষেই যেও, এরূপ অর্থ। পতীগণকে সেবা করো না, সাধ্বীগণের সেবা কর না, অর্থাৎ তাদের পথেও পা বাড়িও না। কারণ এতে স্বাতন্ত্র্যতাদি স্থ্য চলে যাবে, এ নম বাক্য। গোবংস ও গোপশিশু কাঁদছে না, কাজেই বংসদের ছধ পান করানো বা শিশুদের দোয়ানো ছধ পান করানোর প্রয়োজন নেই—এখানে স্বাতন্ত্র্য স্কৃতিত হল। জী ২২।।

- ২২। **এবিশ্ব টীকা :** তক্তশান্ধা চিরং যাত অপি তু শীষ্রমেব যাতেত্যর্থ:। সতীঃ পতিব্রতা অপি শুক্রমধ্বং তদ্ধগ্রহণার্থং তা অপি ভজনীয়া এবেতি ভাব:। ইতি পরোঢ়া উক্তা কুমারীঃ প্রাহঃ—বংসা গবাং ক্রন্দস্তি, তান্ হছত দোহয়ত। মূনিচরীঃ প্রাহ—বালাঃ ক্রন্দস্তি, তান্ পায়য়ত। পক্ষে তক্তশাচ্চিরং সমস্তামপি রাত্রিং ব্যাপ্য মা যাত ময়া সহ রমধ্বমিতি ভাবঃ। পতীন্ সাধ্বীশ্চ মা শুক্রমধ্বং, বিধাত্রা দক্তশ্রেতাদৃশসৌন্দর্যক্ত মোবনক্ত চ বৈর্থ্যপ্রাপণানৌচিত্যাদিতি ভাবঃ। এবং মা দোহয়ত মা পায়য়ত মদস্রাগিণীনাং ভবতীনাং কিং তৈরিতি ভাবঃ॥ বি<sup>০</sup> ২২॥
- ২২। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ । তৎ—বনশোভা দেখে মনোরথ পূর্ণ হয়েছে তো, স্কুতরাং বজে ফিরে যেতে দেরী কর না, পরস্ক শীঘ্রই চলে যাও, এরপ অর্থ। পতীল, সতী—হে সতীগণ! পতীদের শুক্রাষধ্বং সেবা কর। বিবাহিতাদের প্রতি এরপ বলবার পর কুমারীদের বললেন, গোবংস সকল ব্যা-ব্যা শব্দে কাঁদছে গাভীদের হুইয়ে এদের শান্ত কর। মুনিচরী গোপীদের প্রতি বলছেন, বালাং ক্রন্দন্তি—শিশুগণ কাঁদছে, তাঁদের গোহ্ম পান করাও। প্রার্থনা পক্ষে ঃ বনের রমণীয়তা দেখলে, স্কুতরাং মাভিরং— সমস্ত রাত্রিই গমন থেকে বিরত থাক, আমার সহিত বিহার কর. এরপ ভাব। পত্রী ও পতীব্রতাদের সেবা কর না, কারণ বিধাতার দেওয়া তাদৃশ সৌন্দর্য-

# ২৩। অথবা মদভিদ্মেহাদ্ভবতো৷ যব্বিতাশয়াঃ। আগতা ভাপপন্নঃ বঃ প্রীয়স্তে ময়ি জন্তবঃ॥

২৩। **অন্তরঃ ঃ** অথবা মদভিম্নেহাৎ যদ্ভিতাশয়াঃ (হশীক্বতচিত্তাঃ) ভবত্যঃ আগতাঃ ন হি উপপন্ন (তৎ সিদ্ধং) জন্তবঃ (সবে' প্রাণিনঃ) মম (মহং) প্রীয়ন্তে (প্রীতাঃ ভবন্তি)।

২৩। মূলাবুবাদ ঃ উচ্ছলিত মেহে তোমরা আমাতে বশীকৃত চিত্তা, তাই এখানে এসেছ, আমার দর্শন লাভে উহা সিদ্ধ হয়েছে। প্রাণী মাত্রেই আমাতে প্রীতি পোষণ করে থাকে, এই সাধারণ প্রীতির টানেই তোমরা এসেছ, নয় কি ?

মাধুর্যের বিফলতা পাওয়ানো সমূচিত নয়, এরপ ভাব। গাভীদের ও শিশুদের ত্থ্ব পান করানোর দরকার নেই। আমাতে অনুরাগিণী তোমাদের এ সবে কি প্রয়োজন। বি<sup>0</sup> ২২।।

২৩। শ্রীজীব বৈ তো টীকা ঃ অথ সংরম্ভক্তিতদৃষ্টীস্তা নিবর্তমিতুমিব জন্তমাত্রসাধারণতা-নির্দেশেনাতিক্ষোভয়রাহ—অথবেতি। পক্ষান্তরমিদম্—দৃষ্টং বনমিত্যাদি। নিরদনাপেক্ষয়া ময়ি যোহভিমেহঃ প্রীতিসামান্তাভিশয়ঃ; তত্মাদিতি রত্যাখ্যঃ প্ংস্ত্রীভাববিশেষো ন গৃহীতঃ, বিশেষণাভাবাং। অতএব মহৌদাস্তমাহ—হি ২তঃ সর্বেহিপি প্রাণিনো ময়ি প্রীতিং ক্র্বেন্তীতি। মদভিমেহাদিতি, সাক্ষাত্রক্তা তমপি শিথিলয়তি। অতএব গৌরবেণ ভবত্য ইতি। অন্তব্রেঃ। যরা, অহো বত পরিত্যক্তা এব তে সর্বের, তৎ কিং পুনস্তর্লামগ্রহণেনেত্যাশক্ষ্য সম্লাঘং পক্ষান্তরমাহ—অথবেত্যর্থস্তথৈব বস্ত্বতন্ত্বের্মোদাসীন্তাং চাতুর্যাভঙ্গ্যাভাববিবদ্ধনার্থমেবেতি। শ্লেষার্থলনেত্যাশক্ষ্য স্থাঘং পক্ষান্তরমাহ—অথবেত্যর্থস্তর্থা কিয়ন্তং ক্ষণমত্র বিশ্রাম্যতেত্যেবমৃত্যা পক্ষান্তরমাহ—অথবেতি। অভি-শব্দেন ক্ষেহস্ত সম্যাক্রোক্ত্যা রত্যাখ্যভাব এব স্ব্রুততে, ততক্ষ যদি বা মদভিমেহাদাগতান্তর্হি তদেতৎ উপপন্নং যুক্তবেবেত্যর্থঃ। তত্ত প্রাণ্যভাব তীনাং বা ভবতীনাং কা বার্ত্তেতি ভাবঃ। অতএব প্রেমাদ্রেণ, ভবত্য ইতি, অতোহধুনা ময়া সহ স্বচ্ছন্দং রম্বর্মিতি ভাবঃ॥ জ্যী০ ২৩॥

২৩। প্রীজীব বৈ তা টিকাবুবাদ ঃ উপেক্ষাময় ব্যাখ্যা— মতঃপর ক্রোধবশতঃ ক্ষৃতিত দৃষ্টি গোপীদিকে যেন ফিরিয়ে দেওয়ার জন্মই প্রাণিনাত্রের সহিত সাধারণভাবে নির্দেশ করত আরও অধিক ক্ষৃতিত করে বলতে লাগলেন — অথবা ইতি। অথবা— এখানে এই শব্দের অর্থ পক্ষান্তরে বনে আগার কারণ রূপে ২১ শ্লোকে যে বলা হয়েছে 'দৃষ্টিং বনং' ইত্যাদি, তা নিরসন করত অন্ম কারণ বলতে গিয়ে 'অথবা' শব্দের প্রয়োগ। অন্ম কারণটি হল মদিতিস্লেহাৎ— আমার অনুরাগ-বশীভূত হওয়া হেতু। এই 'অভিস্নেহ' পদের কোনও বিশেষণ না থাকায় এর অর্থ প্রীতি সামান্ম অতিশয়; 'রতি' নামক পুংস্ত্রী ভাববিশেষ গৃহীত নয়। অতএব মহা উদাসের ভাবই প্রকাশ পেয়েছে এই পদে, হি—এই প্রীতির কারণ দেখান হচ্ছে, প্রাণীজগতের সকলেই আমাকে প্রীতি করে থাকে (তোমরাও করছ,

এতে আর বেশী কি?) এই সাক্ষাং উক্তি দ্বারা ঐ প্রীতি-সামান্তের আতিশয্যকেও শিথিল করে দেওয়া হয়েছে; অতএব ভবতাঃ—'আপুনারা' এইরূপু গৌরব স্কুচক পদ ব্যাবহার করা হয়েছে, নায়িকা সম্বন্ধে যে সাধারণ রীতি, সেই 'তোমরা' পদ ব্যাবহার না করে। [ ঐধর—ক্রোধ-ক্ষ্ভিত দৃষ্টিবৃক্ত গোপীদের প্রতি বলা হচ্ছে, অথবা ইতি। যদ্ভিতাশয়াঃ—বশীকৃত ভিত্তা উপপর্নঃ— যুক্তিযুক্তই হয়েছে। প্রায়স্তে—প্রীতি যুক্ত হয় ]।

অর্থান্তর ঃ অহে। কি তঃখের কথা, মাতা-পিতা প্রভৃতি আমাদের দারা একান্ত ভাবে পরিত্যক্ত হয়েছে, পুনরায় তাঁদের নাম করার কি প্রয়োজন,—গোপীদের এরপ কথার আশহা করে রুফ শ্লাঘার সহিত পক্ষান্তর উঠিয়ে বলছেন, অথবা উপ্রের ব্যাখ্যার সহিত একই অর্থ হবে। বস্তুতঃ চাতুর্য-ভঙ্গী দারা ভাব বিশেষরূপে উচ্ছেলিত করে উঠানোর জন্মই এরপ ওদাসীন্ত।

প্রার্থনামর পক্ষে ব্যাখ্যা ও এইরপে যদিও অন্থ প্রোজনে এসেছ, তথাপি আমার প্রার্থনায় কিছু-ক্ষণ এখানে বিশ্রাম করে যাও, এইরপ বলে পক্ষান্তর তুলে বলছেন-অথবা ইতি। অভিম্নেহাৎ-'অভি' শব্দে মেহের সম্যক্ অর্থাৎ উন্নত অবস্থা বলা হেতু রত্যাখ্য ভাবই স্টিত হল। অতঃপর যদি-বা আমার প্রতি রত্যাখ্য ভাবে বশীকত-চিন্তা হয়ে এসেছ, তা হলে এ উপপ্রথং—- যুক্তিযুক্তই হয়েছে। এ বিষয়ে হেতু— জন্তরঃ— প্রাণীমাত্রই মম — আমার সম্বন্ধে প্রীতি করে থাকে অর্থাৎ আমাতে প্রীতিপরায়ণ হয়ে থাকে। কাজেই আপনাদের মত ভাববতীদের কথা আর কি বলব, এরপ ভাব। এখানে প্রেমাদরে তবত্যঃ— 'আপনারা' এরপ সন্মান স্টক পদ ব্যাবহার করা হল। অতএব অধুনা আমার সঙ্গে সম্ভেন্দে বিহার করন। জী ২৩।।

- ২৩। **এবিশ্ব টীকা ঃ** অথবেতি। হন্ত ময়া বুথৈবৈতা গ্রগমনকারণানি কল্পিতা গ্রধ্বৈ কারণমবগত মিত্যাহ, —মিয়। যোহতি সর্বতোভাবেন স্নেহস্তমাৎ যন্ত্রিতাশয়াঃ বশীক্বত চিত্তাঃ অতএবাগতাস্তত্বপ্রসাং মন্দর্শনলাভাৎ সিদ্ধং যতে। মিয়ি জন্তবং প্রাণিমাত্রাণি প্রীয়ন্তে ইত্যোৎপত্তিকং মে সোভাগ্যং নক্ষোপাধিক মিতি ভাবং। তেন ভবত্যো মিয়ি প্রীতিসামান্তবত্য এর নতু কামোপাধিক প্রীতিবিশেষবত্য ইতি ধ্বনিতম্। পঙ্গে—মদভিন্দেহঃ কান্তভাবময়ঃ প্রেমাত স্মাদ্ধে:তার্যন্ত্রীকৃত আশ্বনো যাভিস্তাঃ ভবতীনাং মনসা যন্ত্রেণেবাহমাক্কস্তো বর্ত্তে ইত্যর্থঃ। তৎ আগমনং উপপন্নং উচিতমের। নতুপপত্তিরহিতমিত্যর্থঃ। মিয় জন্তব্যহিপি প্রীয়ন্তে কিম্তু ভাববত্যা ভবত্য ইতি ভাবঃ॥ বি<sup>ত্ত</sup> ২০॥
- ২০। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ অথবা ইতি—হায় হায় আমি বৃথাই এত সব আগমন কাৰণ কলনা কৰছি। এই তো এখনই কাৰণ বৃধে ফেললাম, এই আশরে বলা হচ্ছে—মদভিদ্নেহাৎ ইতি যেহেতু তোমাদের স্নেহ উচ্ছলিত হয়ে উঠছে, তাই এর দারা যদ্ভিতাশয়াঃ—বশীকৃতিতিরা, স্তরাং এখানে এসেছ। তৎউপপন্ন আমার দর্শন লাভে উহা দিদ্ধ হয়েছে। যেহেতু আমার প্রতি জন্তবঃ প্রাণীমাত্রই প্রীতি পোষণ করে থাকে, এ আমার স্বাভাবিক সৌভাগা, সাধন দারা প্রাপ্ত নয়, এরপ ভাব। স্ক্রবাং আমার প্রতি তোমাদের যে প্রীতি, তা প্রীতি সামান্তই, পরস্ত কান্তভাবের প্রীতিবিশেষ নয়, এরপ শ্বনি। প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা ঃ আমার প্রতি 'অভিস্নেহ'

# २८। छर्डुः शूक्षियणः श्रीपार श्रीपार

- ২৪। তাৰা হ হে কল্যাণ্য: অমায়য়া ভত্তু: (স্বমিনঃ) শুশ্রুষণং তদ্ বন্ধুনাং চ (ভর্তুবান্ধুবানাঞ্ শুশ্রুষণং ) প্রজানাং (পুত্র ভূত্যাদীনাং) অনুপোষণং (লালন পালনাদিকং চ স্ত্রীণাং পরঃ ধর্ম হি)।
- ১৪ ু মূলাবুবাদ ঃ হে কল্যানীগণ ! অকপটে পতি সেবা, দেবর শ্বন্তরাদির যথাযোগ্য পরিচ্যাদি এবং পুতভূত্যাদির পালনই শ্বীগণের সর্বশ্রেষ্ঠ ধর্ম।

কান্ত-ভাবময় প্রেমা তোমাদের, সেই হেতু যক্তিতাশয়াঃ— তোমাদের দারা আমার মনের প্রবৃত্তি যদ্ধীকৃত হয়েছে, অর্থাৎ আমি তোমাদের মনো যন্ত্রের দারা আকৃষ্ট হয়ে রয়েছি। স্থতরাং তোমাদের আগমন ভিপপন্নম্ সমুচিতই হয়েছে, কোন প্রকার অসংলগ্ন হয় নি। প্রাণীমাত্রই যখন আমার প্রতি প্রতি সম্পন্ন, তখন ভাববতী তোমাদের কথা আর বলবার কি আছে, এরূপ ভাব। বি<sup>0</sup> ২৩।।

- ২৪। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> দীকা । নহু যথস্থাকং ভবদভিমেহো নিশ্চিতস্তদা ভবজুক্রাবাপি যুক্তেত্যাশস্ক্যা পর্নঃ। নহু তদপ্যমাভির্যথাযুক্তং ক্রিয়ত এব, তত্রাহ—অমায়য়েতি। পরপুষস্থ মম ভজনে তত্তু সকপট্মেব স্থাৎ, ততঃ সোহপি হুয়েদিতি ভাবঃ। কল্যাণ্যো হে সধ্যাস্তদ্বে যুগাকম্চিতমিতি ভাবঃ। এতচচ কৈতবেন প্রোৎসাহনং, বস্তুতপ্ত উপহাস এব, তস্থ পরমধন্ম স্বাভাবাৎ। 'এতাবানেব লোকেহিন্মিন্ পুংসাং ধন্ম' পরঃ স্মৃতঃ। ভক্তিষোগো ভগবতি তন্নামগ্রহণাদিভিঃ॥' (প্রীভাণ ৬া৩২২) ইতি শ্রীধন্ম রাজবাক্যাদিতি। শ্লেষার্থশ্চায়ম্—ন কেবলং মদভিমেহ-হেতোরেবোপপন্নম্, অপি তু ধন্ম হৈতোরপীত্যাহ—ভক্ত রিতি। অমায়য়া কল্যাণীভিনিজসদ্ভাববৃত্ত্বেনৈব, ন তু বলাদাগাদিতবেন; যো ভর্ত্তা তক্ত্বৈ শুশ্রুষণং পরো ধন্ম'; তথা তদ্বন্ধ্ নাঞ্চেত্যাদি, অগ্রন্ত পরমধন্ম বিদা শ্রীভীম্মেণাম্বায়ঃ পরিত্যাগান্ধন্ম তে। ভর্ত্ত্বাসিদ্ধেঃ। তদেবং সন্তাবাবৃত্ত্বেন তে মায়য়া কপটেনেব ভর্ত্তায়্র, সন্তাববৃত্ত্বেন স্বহমেব সত্যভর্ত্তা ভবতীভিঃ শুশ্রুষণীয় ইত্যর্থঃ। অত্র তু বাল্যমারভ্য ভবতীনাং হদম্বমেব মম সাক্ষীতি ভাবঃ। বস্তুতশ্চ স এষ এবার্থঃ স্বাপন্মিয়াতে॥ জী ৪২॥
- ২৪। প্রাজাব বৈ তা টীকাবুবাদ ঃ উপেক্ষাময় পক্ষে ব্যাখ্যা— 'আপনার প্রতি আমাদের রতি আছে, এ যদি নিশ্চিত হল তবে তো আপনার সেবাও আমাদের পক্ষে যুক্তিযুক্ত' গোপীদের এরপ পূর্বপক্ষের আশস্কা করে ধর্মশাস্ত্রের অনুশাসন তুলে তাদের ভয় দেখান হচ্ছে— ভর্ত্তুঃ ইতি তিনটি শ্লোকে। পতি প্রভৃতির সেবাই স্ত্রীদের ধর্ম, এর থেকে ভিন্ন এই অন্থ পুরুষ আমাদের সেবা নয়, পত্যাদির সেবা অন্থ ধর্ম থেকে শ্রেষ্ঠ। এর উত্তরে গোপীলণ, এও তো আমরা যথোচিত করে থাকি। এর উত্তরে কৃষ্ণ, আমায়য়া ইতি—অকপটে পতি আদির সেবাই ধর্ম। পরপুরুষ আমার সেবায় তা-তো সপকট হয়ে যাচ্ছে: স্কুতরাং সেই ধর্মও দূষিত হচ্ছে, এরপ ভাব। কল্যাণাঃ হে সাধ্বীগণ! এই সম্বোধনের ধ্বনি, এ পতি প্রভৃতির সেবাই তোমাদের পক্ষে যুক্তিযুক্ত, এরপ

ভাব। এ-ও ছলপূর্বক শ্রীকৃষ্ণের দারা ঐ ধ্যের দিকে গোপীদের প্রবর্তিত করণ, বস্তুতঃ পক্ষে এ উপহাসই, কারণ ঐ পতি সেবাদির মধ্যে প্রম ধর্ম ছের অভাব – প্রমাণ, "শ্রীভগবানের নামগ্রহণাদি রূপ ভক্তি-যোগই এই জগতে জীবমাত্রেরই সর্বশ্রেষ্ঠ ধর্ম, এর অধিক আর কিছু নেই।" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ৬।৩।২২) ধর্ম রাজ বাক্য।

প্রার্থনাময় পক্ষে ব্যাখ্যা ৪ সামার প্রতি প্রবল স্নেইই যে তোমাদের এখানে আদার একমাত্র যুক্তিযুক্ত কারণ, তাই নয়; পরস্ত ধর্ম রূপ কারণটাও যুক্তিযুক্ত, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—ভর্ত্ত্বইতি। আয়য়য়য়া—কল্যাণীগণ নিজ সাধু-ভাবাবেগে বাকে বরণ করে থাকেন তিনিই আসল স্বামী, তার সেবাই স্ত্রীগণের শ্রেষ্ঠ ধর্ম। আর পিতা-মাতা যার হাতে বলপূর্বক সমর্পণ করেন, তিনি স্বামী পদবাচ্য নন। তার সেবা পরমধর্ম নয়। এই স্বামীর বল্প অর্থাৎ শ্বন্থর-শ্বাশুরী ইত্যাদি সম্বন্ধেও ঐ একই কথা। মহাভারতেও এর প্রমাণ রয়েছে—ধর্ম বৈত্তা শ্রীভীত্মদের অন্বাকে পরিত্যাগ করেছিলেন, কারণ অন্বা পূবেই মনে মনে জয়দ্রথকে পতিতে বরণ করেছিল, জয়দ্রথই তার আসল পিতি, অতঃপর অন্য কেহ ধর্ম তঃ তার স্বামী হতে পারে না। অতএব ঘরে তোমাদের যে স্বামীরা রয়েছে, তারা সাধুভাবে বৃত না হওয়া হেতু কপট স্বামী, সাধুভাবে বৃত হওয়া আমিই তোমাদের আসল স্বামী, স্করণ দেবনীয়, এরপ অর্থ। এখানে কিন্তু বাল্যাবিধি তোমাদের হৃদয়ই আমার সাক্ষী, এরপ ভাব। বস্তুত পক্ষে কৃষ্ণ এরপ মর্থই স্থাপন করবেন। জ্বীত ২৪ ॥

২৪। **এবিশ্ব টাকা ঃ** নহু, ভবদভিমেহবত্যো বয়ং ভবাম ইতি চেজ্ঞানাসি তর্হি "তদলাত গোষ্ঠ" মিতি মৃহং কিং ব্রথাষি? ন হি মেহাশ্রারো জনঃ মেহবিষয়ং জনং ত্যক্ত্ব্ শক্ষুয়াৎ সত্যং যেন ধর্মঃ সিধ্যেৎ তদেব মেহবতাপি ব্রজজনেন কর্ত্তব্যমিতি শাস্ত্রমত এতদ্ব বামিইত্যাহ,—ভর্ত্ত্ব্ রিতি। পরঃ উৎকৃষ্টঃ। অমায়য়েতি নতু প্রশ্নলীত্বে সতীত্যর্থঃ। তহন্ধ্নাং শুশ্রাদীনাং পক্ষেপ্ত্রীণাং প্রস্তৃত্বাৎ প্রীবিশেষাণাং ব্রজস্কারীণাং ভবতীনামিত্যর্থঃ। ভর্ত্ত্ব্ গুশ্রুষঝং পরে। ধর্মঃ নহাত্মীয়ঃ। অতঃ স নামুর্চেয় ইতি ভাবঃ। যত্ত্ত্বং "বিধর্মঃ পরধর্মণ্ড আভাসউপমাছলঃ। অধর্মশাখাং পঞ্চেমা ধর্মজ্ঞোহধর্মবৎ ত্যজেৎ" ইতি মম বিষ্ণুবান্তবতীনাঞ্চ বিষ্ণুবান্তবত্যাগপ্রকৃত্ব মন্তর্জনস্ম বিধ্বিত্তি ভাবঃ॥ বি<sub>০</sub> ২৪॥

২৪। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ আমরা তোমার প্রতি কান্তভাবের প্রীতিমরী, গোপীদের এরপ কথার আশস্কা করে কৃষ্ণ বলছেন, এরপও যদি বল, তা হলেও ব্রজে ফিরে যাও। এর উত্তরে গোপী—বার বার যে বড় একই কথা বলে যাচ্ছ, মেহাশ্রয় জন কখনও-ই মেহবিষয় জনকে ত্যাগ কবতে পারে না। এর উত্তরে কৃষ্ণ—সত্যই, তবে মেহশীল হলেও যাতে ধমর্কিল হয় সেইরপ বাক্টই বলা উচিত; স্বতরাং শাস্ত্রমত যা উচিত তাই বলছি শোন—ভতু ইতি—পতিসেবা পরঃ প্রমঃ— উৎকৃষ্ট ধমর্প, আমায়য়া—শঠতা রহিত ভাবে, পরস্ক ব্যাভিচারিণী রূপে নয়। আরও স্বামীর পিতা-মাতা প্রভৃতিকেও সেবা কর গিয়ে। প্রার্থনাপক্ষে ঃ 'স্ত্রীণাং' স্ত্রী বলতে এখানে

# ২৫ দুঃশীলো দুর্ভগো রুদ্ধো জড়ো রোগাধনোংপি বা । পতিঃ স্ত্রীভিন' হাতবে। লোকেপ্সুভিরপাতকী ॥

২৫। **অন্বয়** ঃ তৃঃশীলঃ, তু**ৰ্ভ**গঃ বৃদ্ধঃ জড়ঃ রোগী অধনঃ অপাতকী পতিঃ লোপে ভিঃ স্ত্রীভিঃ ন হাতব্যঃ।

২৫। মূলাবুবাদ ঃ স্বামী স্বভাব-ছ্ট্ট, ভাগ্যহীন, বৃদ্ধ, কম'শক্তিহীন, রোগী কিন্তা ধনহীন যাই হোন-না কেন, পতিত না-হলে ইহ-পরলোকাঞ্জিণী নারীর তাকে পরিত্যাগ করা উচিত নয়।

প্রসঙ্গ অনুসারে স্ত্রীবিশেষ-ব্রজস্থলরী। তোমাদের পতিসেবা পরমধর্ম, আত্মীয় সেবা নয়, অতএব তা অনুষ্ঠান যোগ্য নয়, এরপ ভাব। —শাস্ত্রোক্তি "বিধর্ম পরধর্ম ইত্যাদি পাচটি অধর্ম শাখা ধর্ম জ্ঞাত্যাগ করে থাকে অধর্ম বং।" আমি বিষ্ণু আর তোমরা বৈষ্ণবী বলে আমার সেবাই তোমাদের স্থম, কিন্তু অন্তর্সব পরধর্ম ই। "বর্ণাশ্রমাদি সকল ধর্ম ত্যাগ করত যে আমাকে সেবা করে সেই সন্তর্ম।" এই গীতা বাক্য অনুসারে অন্ত সকল ধর্ম ত্যাগ করে আমার সেবা করাই বিধি, এরপ ভাব। বি<sup>0</sup> ২৪॥

- ২৫। শ্রীজীব বৈ° তে। তীকা ঃ নম্ব পরোপদেশপণ্ডিত! সর্বাথা পতরঃ পরিত্যক্তা এবাধুনা কিং তদীয়-শুক্রমাত্যপদেশেন? অত্রাহ—হঃশীল ইতি, চৌর্য্যাদিরতঃ। তুর্ভগঃ ভাগ্যাদিহীনঃ নিদ্দলোগ্য ইত্যর্থঃ, হুদ্ধো জরাভিভূতঃ, জড় কম্মাদিয়ু সামর্থ্যহীনঃ, রোগী মহারোগগ্রস্তঃ, অধনোহতিদরিদ্রঃ নিজোদরভরণেহপ্যসমর্থ ইত্যর্থঃ। অপি-শবস্থ প্রত্যেকমন্বয়ঃ। দৌঃশীল্যাদিযুক্তোহপি ন হেয়ঃ। ব্রজবাসী তু সর্ব্বসদ্গুন্যক্ত এবেতি কথং ত্যজ্যঃ স্থাদিত্যপি শবার্থঃ। লোকেন্স ভির্লোকন্বয়াপেক্ষাবতীভিঃ, অন্যথা ইহলোকে পরত্র চ হঃখমেবেত্যর্থঃ। তত্র চ পাতক্যেব পরিত্যজ্য ইত্যাহ—অপাতকীতি। পাতকং পত্নহেতুপাপবিশেষঃ। তথা চ স্মৃতিঃ—পতিং অপতিতং ভজেৎ'ইতি অতোহত্রত্যানাং সর্বেষ্ঠামপি পাপমাব্রাভাবার হাতুং বোগ্যা এবেতি ভাবঃ। বস্তুতস্তু, তাদাং নিশ্চিতেইপি দৃঢ়ভাবে উৎকঠাবর্দ্ধনার্থমের তথোক্তমিতি। শ্লেষার্থশ্লায়ম্—তন্মাৎদ্প্রতোহহমের পতিরিতি স্থিতে হুঃশীলেত্যাদিবচনান্ত্রসারেণ অব্রদ্ধোষ্ট্রপ্রাহিপি পতি ন হাতব্য ইতি সিদ্ধে নিথিলকল্যাণগুন্তঃ পতিরহং কথং হাতব্যস্তে পুন্স্তরুদ্ধোষ্যুক্তা, ন চ পত্র ইতি কথং ন হাতব্যাঃ? ইত্যাহ—হুঃশীল ইতি॥ জ্বাণ ২৫॥
- ২৫। প্রাজীব বৈ<sup>ত</sup> তাে তিকাবুবাদ ঃ ওহে পরোপদেশে পণ্ডিত! আমরা তাে সর্ব-তা ভাবেই পতিদের ত্যাগ করেছি, তবে আর তাঁদের সেবাদির কথা উঠাবার কি প্রয়োজন, গােপীদের এরপ কথার আশন্ধা করে কৃষ্ণ বলছেন—দুঃশালাে ইতি—চাের্যাদিরত। দুর্ভগঃ—ভাগ্যাদিহীন অর্থাৎ নিক্ষল উল্লম। ব্রন্ধঃ—জড়ার অভিভূত। জড়-কমাাদিতে সামর্থ্যহীন। বােনী—মহা-রোগগ্রস্ত। অপ্রবাং—অতিদরিদ্রঃ অর্থাৎ নিজ উদর ভরণেও অসমর্থ। 'ছ্শীলঃ' প্রভৃতি দােষযুক্ত হলেও পতি তাজা হয় না, আর তােমাদের পতিগণ বজবাসী বলে তাে দর্বসদ্গুণযুক্তই, কাজেই ত্যাগের কথাই উঠে না। লােকেক্সুভিঃ—ইহলােক ও পরলােক অভিলামিণী স্ত্রীগণ পতিত্যাগ

# ২৬। অন্বর্গামযশস্যঞ্জ কল্প কৃচ্ছুং তয়াবহুম্। জুগুল্সিতঞ্জ সর্ব্বত্র হোপপতাং কুলম্বিয়া:।

২৬। **অন্তরঃ ঃ** কুলস্ত্রিয়াঃ উপপত্য (জারসৌখ্যং) হি অম্বর্গ (ম্বর্গবিরোধি) অংশশুং (মশোনাশনং) চ ফক্ত (তুচ্ছ) কুচ্ছুং (তুঃধ-দায়কং) ভয়াবহুং সব'ত্র জুগুপ্সিতং (নিন্দিতং)।

২৬। মূলালুবাদ ঃ কুলস্ত্রীগণের পক্ষে উপপতির সেবাস্থ্য স্বর্গবিরোধী, যশ নাশক, তুচ্ছ, তুঃখদায়ী, ভয়জনক এবং সর্বত্র নিন্দিত।

করবে না, অন্যথায় ইহকালে-পরকালে হুঃখই হবে, এরূপ অর্থ। আরও এবিষয়ে পাতকীই একমাত্র পরিত্যজ্ঞা, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, অপাতকি ইতি – পাতকং পতনকারক পাপবিশেষ—এ বিষয়ে স্মৃতি, "অপতিত পতিকে সেবা করবে।" অতএব এই ব্রজের সকলেরই পাপমাত্র অভাব হেতু এই ব্রজবাসী পতিগণ ত্যাগ্যোগ্য নয়, এরূপ ভাব। বস্তুতঃপক্ষে প্রতি গোপীদের দৃঢ়ভাব সম্বন্ধে কৃষ্ণ নিঃসন্দেহ থাকলেও তাঁদের উৎকণ্ঠা বর্ধনার্থেই এরূপ কথা বললেন।

প্রার্থনাময় পক্ষে ব্যাখ্যা ঃ স্থতরাং বস্ততঃ পক্ষে 'আমিই পতি' এরপ সিদ্ধান্ত নিশ্চয় হলে এবং 'হুঃশীলো' ইত্যাদি বাক্য অনুসারে সেই সেই দোষযুক্ত হলেও পতি অত্যজ্ঞা, এরপ সিদ্ধান্ত দাঁড়ালে নিখিল গুণযুক্ত পতি আমি কি করে ত্যজ্ঞা হব ? আর গোপগণ একে দোষ যুক্ত, তাতে পতিও নয়, অতএব তাঁরা কেন-না ত্যক্ত হবে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে – হুঃশীল ইতি। জী ওং ॥

২৫। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ নমু, ভবদভিম্নেহনতীনামন্মাকমনমূরপাঃ প্রতিকূলশীলা অরোচকান্তে পতয়ঃ করং সেব্যা ভবস্বিত্যত আহ,—য়ৄঃশীল ইতি। অপাতকীতি "পতিস্থপতিতং ভজেং" ইতি শ্বুতেঃ। পতনহেতুপাতকবানেব পতিস্তাজ্য ইতার্থঃ। লোপ্সেনুভিঃ পতিলোকস্থবাঞ্ছাবতীভিঃ। পক্ষে, লোকেপ্স্ ভিঃ ইহলোক পরলোক চাতিক্ষকী জিম্বথাছাপে কাবতীভিরেন ন হাতব্যঃ যুমাভিস্ত লোকবয়ায় জলাঞ্জনীদ বা মন্মাধুর্যাস্থবারিধা খেলস্তীভিঃ প্রথমত এব পতিস্তাক্ত এব ॥ বি<sup>0</sup> ২৫॥

২৫। প্রীবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ তোমার স্নেহ্ধন্তা আমাদের অনুপযুক্ত, প্রতিকৃল হভাব বিশিষ্ট অরোচক পতিগণ কি করে আমাদের সেব্য হতে পারে ? এরই উত্তরে দুঃশালোইতি—পতি যদি অপাতকী হয়, তবে ছঃশীল হলেও, তাকে দেবা করবে—''অপতিত পতিকেই সেবা করবে।'' এরূপ শ্বতিতে থাকা হেতু। পদস্থলন হেতু পতিতেরা পাপ করতেই থাকে, তাই পরিতাজ্যা, এরূপ অর্থ। লোকেস্ক্রিভিঃ—পতিলোকে স্থখ-বাঞ্ছাভিলাষিণীগণ।

প্রার্থনা পক্ষে ৪ পতিলোকে সুখ-বাঞ্ছাভিলাষিণীগণ ইহলোকে ও পরলোকে অভিক্ষুক্রকীর্তি সুখাদি-অপেক্ষা করে থাকে—এদের দ্বারাই পতি 'ন হাতব্য' ত্যাগযোগ্য নয়, আর তোমরা তোলোকদর জলাঞ্জলী দিয়ে আমার মাধুর্য-সুখসাগরে খেলা করে বেড়াচ্ছ, তোমাদের দ্বারা তো পতি প্রথম থেকেই পরিত্যক্ত হয়ে আছে । বি<sup>0</sup> ২৫ ।।

২৬। শ্রীজীব বৈ তে তি তিকা : নহ শ্রীব্রজযুবরাজ! ভবদাজ্রনা নৈব পতরস্ত্যাজ্যাং, কিন্তু সদা নামৈব তেবাং পতিকং, পতিক্ব্যবহারস্ত্র প্রান্ত সহিবাস্তামিত্যাশক্ষ্য তাসাং দীর্ঘাভীষ্টনিন্দনেন পরমাপ্রিয়মবহিথিয়া সাভ্যস্থয়নিহ—অবর্গামিতি, ব্যাপ্রাপ্তি প্রতিক্লন্ম; অন্নি কামিন্তো! দুইবাভাবান্মাস্ত বর্গাপেক্ষা, ইহ লোকে বশোহপেক্ষা-স্তেয়ব, তর্বাধকঞ্চেত্যাহ—অবশস্তামিতি, পূর্ব্যক্ষিত্যশগোহপি লোপকন্। নহু স্থপ্তমেবৈতৎ কো নাম জানাতুঃ ? তত্রাহ—তথাপি ফল্ক তুচ্ছমস্থিরত্বাং। নহু ভো অচ্যুত! ক্রা সহাম্মাকং ৬ৎ স্থাপ্তিরমেব, তত্রাহ—তথাপি কুচ্ছং তৃঃব্যাধ্যম্। নহু স্বৈর্সিংহ! ব্রজে শ্রীবৃন্দাবনে চ কচ্চন্দিহিলাং স্ব্যাধ্যমেব, তত্রাহ—তথাপি করং পরলোকাৎ কর্নাচিৎ স্বাম্যাদিভান্চ তৎ আ সমাক্ বহতি প্রাপর্যাতি তৎ। নহু অমৃতিন্দার্পার্মার্থারা ! ক্লপেক্ষাহম্মাভিঃ সর্বম্পেক্ষিত্যমিতি কুত্রেহিপি ন ভরং, তত্রাহ—তথাপি সর্বত্র স্বেদশপরদেশরোব্যবহারপর্মার্থারোন্চ জুগুন্দিতং নিন্দিতম্। নহু তত্তক্জেল্র! নিজাভীষ্টসিন্তা জুগুন্দাপি স্থাহিব, তত্রাহ—কুলস্ত্রিয়া ইতি; জাতাবেক্সং, কুলকলঙ্কতোহপি কুলস্ত্রীনাং পর্মাহ্রিতিমিতি সর্ব্যা পরিহার্যমেবেতি ভাবঃ। বস্তুতস্ত্র পূর্ববহুৎকণ্ঠাবর্দ্ধনার্থ-মেবেতি। শ্লেষার্থ-কায়ং পূর্ববদেন। ধর্মোপাত্তঃ পতিন্তবিদ্যামিত্যক্ত্রপ্রামিত্যক্ত পর্বা সনন্ম ব্যঞ্কর্যতি। উপ সমীপে পতির্যস্থা: সা উপপতিজ্বস্থা ভাব উপপত্যং পত্যুঃ লামীপ্যমিত্যর্থ:। তৎ সর্ব্যা অস্বর্গ্যাদি দোষযুক্তমিতি, এবং ভর্ত্তঃ গুন্দ্রমামিত্যত্র পরঃ সর্বাধিক এবাধন্ম ইতি ব্যাধ্যেয়ম্ ॥ জী ও ২৬ ॥

২৬। **প্রাজীব বি<sup>০</sup> (তা<sup>০</sup> টীকালুবাদ ঃ** ওহে শ্রীব্রদ্যুবরাজ ! তোমার আজা মাত্রেই পতি ত্যাজ্য হয়ে যায় না। কিন্তু তাদের পতিহ নাম মাত্রেই, পতিহ ব্যবহার ভোমার সঙ্গেই হউক-না ? — এরূপ কথার আশস্কা করে কৃষ্ণ গোপীদের দীর্ঘ অভীষ্টের নিন্দনের দ্বারা যেন অন্তরের ভাব গোপন করে অস্য়া সহকারে পরম অপ্রিয় কথা বলতে লাগলেন, অন্তর্গ্যম, ইতি স্বর্গ প্রাপ্তির পক্ষে প্রতিকূল। অয়ি কামিনীগণ! স্বর্গ দেখতে পাওয়া যায় না বলে তার অপেকা না-থাকুক, কিন্তু ইহলোকে যশের অপেক্ষা ভো অবশ্য আছে, উহা এরও বাধক. এই আশায়ে বলা হচ্ছে—অযশস্যম, – উপপতি ভাবে মিলন বর্তমান-ভাবি যশের বিলোপক-তো হয়ই, এমন কি পূর্বসঞ্চিত যশেরও বিলোপক হয়ে থাকে। গোপী এ-তো স্কৃগুপ্ত, কে-ই বা জানতে পাববে ? এরই উত্তরে কৃষ্ণ তথাপি অস্থির হওয়া হেতু তুচ্ছ। ওহে অচ্যুত! আপনি চ্যুতিরহিত, তাই আপনার সঙ্গে আমাদের এ ভাব স্থৃস্থিরই হবে। এরই উত্তরে; তথাপি কৃ**চ্ছুং—ছঃখ**সাধ্য। ওহে দ্বৈরসিংহ! তুমি তো ব্রজে শ্রীরন্দাবনে স্বচ্ছন্দে বিহার করে বেড়াও, কাজেই তোমার দঙ্গে মিলন সুখসাধাই হবে। এরই উত্তরে, তথাপি ভ্রমাবহুম,—উপপতি ভাব ভয়াবহ, ইহা পরলোকের ভয়, কদাচিৎ স্বামীদের থেকেও ভয়, 'আবহ' পরিপূর্ণ রূপে পাইয়ে থাকে। ওহে অমৃত্নিম স্থ্নীয় মধুরাধর! ( অর্থাৎ তোমার অধ্রমধু অমৃতকেও তুচ্ছাতিতুচ্ছ করে দেয় ), তোমার অপেকায় আমরা সব কিছু উপেক্ষা করে এসেছি, আমাদের কোষা থেকেও ভয় নেই। এরই উত্তরে, জুগুপ্লিসতম্— তথাপি সর্বত্র স্বদেশে-পরদেশে এবং ব্যবহার-পরমার্থে নিন্দিত। ছি—নিশ্চয়ে। পূর্বপক্ষ, হে তত্ত্বজ্ঞেষ্ঠ।

নিজ অভীষ্ট সিদ্ধি হেতু নিন্দাও স্থসহই। এরই উত্তরে, কুলস্ত্রীয়া ইতি (এরা স্বাই জাতিতে এক, তাই 'কুলস্ত্রীয়াঃ' এক বচন প্রয়োগ ) কুলের কলঙ্ক হয় বলে কুলগ্রীগণের পক্ষে উপপতি সঙ্গ অত্যন্ত অনুচিত, তাই সর্বথা ইহা পরিহার করা উচিত, এরপ ভাব। বস্তুতঃ পক্ষে পূর্বের মতো উৎকণ্ঠা বধ'নার্থেই এই সব কথা বলা হল।

প্রথিনাময় ব্যাখ্যা ঃ পূর্বে ২৪ শ্লোকে শুধু ভাবের দারা বৃত পুরুষকেই পতি বলা হয়েছে, আর তৎবিপরীতকে উপপতি বলা হয়েছে; অথচ সমাজে বিপরীত প্রথা লক্ষ্য করে শ্বতিবাক্যের অন্থ অকাশ করছেন চাতুরীপূবক— স্ত্রীর 'উপ' নিকটে যে পতি বর্তমান, সে উপপতি, আর তার যে ভাব, তাকে বলে উপপত্য অর্থাৎ পতির সামিপ্য; এই উপপত্যই সর্বথা অন্ধর্ম-অ্যশস্থম্ইত্যাদি দোষযুক্ত এবং এইরূপ পতির সেবা করা স্বাধিক অধ্যা কাজেই আমার নিকট এখানে থাক জী ১৬।

- ২৬। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ ময়ি স্নেহসামান্তবত্যে ভবত্যঃ স্বভাবান্তবন্ত্যেব, কিন্তু ধশ্ব প্রতিক্লম্বেরিশেষস্ত সর্ববিধ ত্যাজ্য ইত্যাহ,—অন্বর্গামিতি। মাস্ত ন্বর্গ ইতি চেন্ধশন্তাং ধনোহিপি মান্তিতি চেৎ কন্তু মিন্তাব ক্ষেষ্টের কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষিন্ত ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষিন্ত্র ক্ষিত্র ক্ষেষ্টার কার্যান্ত্র ক্ষিন্ত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষিত্র ক্ষেষ্টার ক্ষিত্র ক
- ২৬। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ তোমরা স্বভাবতঃই আমাতে স্নেহ-সামান্তবতী তোঁ আছই, কিন্তু ধ্ম প্রতিকৃল কামময় স্নেহবিশেষ সর্বথাই পরিত্যাগ করা উচিত, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—অন্বর্গাম্ ইতি অর্থাৎ উপপতি-দেব। স্বর্গপ্রাপ্তির প্রতিকৃল। স্বর্গ নাই বা হল, এরপে যদি বল—তবে শোন ইহা অরশস্ক্রম্—পূর্বপঞ্জিত যশোনাশক। যশোও নাই-বা হল, এরপে যদি বল, তবে শোন ইহা ক্রম্ম—তুচ্ছ। মিথা বলছ, ইহা তুচ্ছ নয়, সর্বোৎকৃত্ব বলে অনুভূত হওয়া হেতু—এরপ যদি বল তবে শোন, ইহা ক্রচ্ছেং পত্যাদি বারণ-কন্তময়,—না-না, তা কি করে হবে বাম্যতা ও তুলভিতা স্ত্রীদের যা কিছু বাধা, তাই পঞ্চাণের পরমায়ুধ্ব'—'তৃঃখ অধিক হলেও চিত্তে তা স্থুখ রূপেই শোভা পায়।' এইরপ রসশাস্তের উক্তি হেতু। প্রত্যুত সেই তৃঃখও রাগবতী আমাদের

#### ২৭। শ্রবণাদ্ধর্শবাদ্ধ্যাবাৎ ময়ি ভাবোংবুকীর্ভবাৎ। ব তথা সন্ধিকর্মেণ প্রভিয়াত ততো গৃহাব্॥

২৭। **অন্বয়** ঃ শ্রবণাৎ দর্শনাৎ ধ্যানাৎ অনুকীর্ত্তনাৎ (অনুক্ষণং মন্ন:মাদিগানাচ্চ) ময়ি (যথা) ভাবঃ (প্রেম ভবতি) সন্নিকর্ষেণ (মৎসান্নিধ্যেন) তথা ন (ভবতি) ততঃ গৃহান্ প্রতিযাত।

২৭। মূলাবুবাদ ? (এই প্রকারে বহু প্রত্যাখ্যানেও গ্রীব্রজগোপীগণ নিবৃত্তা হবেন না, এরূপ আশস্কায় ভাবের অপলাপ করেও উদাসীন-ভাব ধারণ করছেন)।

আমার নামাদির প্রবণ, আমার শ্রীমূর্তি প্রভৃতির দর্শন এবং আমার ধ্যান ও নিরন্তর আমার নামপ্রধান কীতন দ্বারা আমাতে যেরূপ ভাবোদয় হয়, সেরূপ হয় না অঙ্গসঙ্গ দ্বারা। (যেহেতু বিরহে প্রাপ্তির উৎকণ্ঠায় ভাব বৃদ্ধি আর মিলনে উৎকণ্ঠার শৈথিল্যে ভাবের হ্রাস), স্কুতরাং স্বগৃহে ফিরে যাও।

স্থাতিশয়ের হেতুই হয়ে থাকে। এরূপ যদি বল, তবে শোন ভয়াবহং — ইহা দৈহিক-পারত্রিক ভয়প্রদ, লোকশাস্ত্র-নিষিদ্ধ হওয়া হেতু। না-না, তা কি করে হবে—''যেখানে মৃগাক্ষীগণের নিষেধ-বিশেষ ও স্ফুর্লভতা যা কিছু, দেখানেই নাগরীদের হৃদয় অতিশয়রূপে আসক্ত হয়ে থাকে।''—এইরূপ রসশাস্ত্রের উক্তি থাকা হেতু প্রত্যুত ইহা রস সম্পাদকই; এরই উত্তরে, সর্বদেশে সর্বকালে, প্রপাত্যায়,—উপপতি কতু ক কৃতকম কুলস্ত্রীদের পক্ষে জুগুক্তিসত্য,— নিন্দিত — অর্থাৎ এরূপ কুলস্ত্রীদের সকলেই নিন্দা করে থাকে। এ বিষয়ে যদিও স্বাভীষ্ট সিদ্ধি হেতু তোমরা স্থানিন্দাও স্বাপ্তই সহ্য করে থাক, তথাপি আমার প্রণয়াম্পদ তোমাদের নিন্দার জনয়িতা আমি কি করে হতে পারি ? তাই বলছি ব্রজে ফিরে যাও, এরূপ ভাব।

প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা ও ঔপপত্যের নিন্দা এই জগতে সর্বত্রই। কিন্তু এক্ষেত্রে তোমরা তো গর্গমুখ-পরম্পরায় আমার নারায়ণ-সমতা শুনেছই, অতএব উপপতি হলেও আমার সহিত সহবাসে নিন্দা হবে না, কারণ আমি প্রমেশ্বর স্বরূপে শুভাশুভ কমের অতীত, এরূপ ভাব। বি<sup>০</sup> ২৬।।

২৭। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> দীকা ঃ এবং বছধা প্রত্যাখ্যানেহপ্রনিবৃত্তিমাশঙ্ক্ষ্য ভাবাপলাপেনাপ্যোদাশুং বিধত্তে—শ্রবণাদিতি, শ্রবণাদিনা যথা ভাবো ভবতি, তথা সন্নিকর্বেণাঙ্গসঙ্কেন ন স্থাৎ; বিরহে সমুর্থ্ঠয়া ঝটিতি তদ্বৃদ্ধিং, সংযোগে তুৎকঠাশৈথিল্যাদিতি ভাবঃ। এবং পরাং কাষ্ঠামাপন্নোহপি তাসাং ভ্রেবাহসিদ্ধতানি র্দ্দশ-ভঙ্গাপলপিত এব। তত্র পূর্ব্বরাগে প্রায়ঃ পূর্ববং শ্রবণং, ততো দর্শনং, ততঃ সংযোগাপ্রাপ্ত্যা নিরন্তরা তৎক্তৃত্তিঃ ততক্ষ তৎক্তিথবৈতি ক্রমেণেব নির্দিন্তম্। বস্তুতন্ত প্রমকৌতুকিদ্বানিরন্তরপ্রপ্রমভরন্ত্রকামলিতদন্দিণস্বভাবানাং তাসাং প্রেমবৈর্গ্র্যাদর্শনার্থমেবেতি। শ্লেষার্থকায়ম্—নত্ন যেন সন্তাবেন স্বস্তু ভতৃবিং, তবৈপরীত্যেন তেষামভতৃবিং স্থাপিতং, স এব ন সম্ভবতি, তব বিপ্রকৃত্তিহাৎ, তেষাম্ভ সনিকৃত্বিয়াদিত্যতাহ—শ্রবণাদিতি। যথা যেন র্গবিশেষপ্রকারেণ

মরি শ্রবণাদিতোহপি ভাবো ভবতি, তথা সন্নিকর্ষেণাপি ন; যেহন্তে সন্নিক্ষাঃ, পতিমন্তাঃ, তেম্বপি ন স্থাদিত্যর্থঃ। মিথঃ প্রেমযোগ্যয়োর্যথা সন্নিকর্ষেণ প্রণায়বার ভবতি, তথা ন শ্রবণাদিনেতি লোকপ্রসিদ্ধাদান্তপদমর্থায়বার, প্রথমত এব তথোপক্রান্তর্যাৎ প্রকরণপ্রাপ্তক্ষ; তত্মাৎ গৃহান্ প্রতি ন মাতেত্যুভয়ত্রাপি নঞোহন্বয়ঃ। মবা, ততো গৃহানিতি সন্ধ্রে অকারপ্রশ্লেষঃ কার্য্যঃ। তত্ম চ 'অভাবেন হনোনাপি' ইতি নঞ্জ্-প্র্যায়ত্ম অমাতেত্যুদ্বয়ঃ, ন যাতেত্যুর্থঃ। মবা, প্রতিষেধপ্রত্যাখ্যান-প্রতিপক্ষাদিয়ু প্রকৃত্যুর্থবিরোধেহিপি প্রতি-শব্দো দৃষ্টঃ, তত্মক প্রতিষাত গমনবিরোধবিষয়ান্ কুক্লতেত্যুর্থঃ। এবং তাসাং প্রবিৎ সংলাপো দ্বিধা—কাস্ক্রচিদ্যথার্থমেব কাস্ক্রচিচ্চান্ত্রাগবিবর্জেন নবনবীভাবাদিতি জ্ঞেয়ম্। জী০ ২৭॥

২৭। প্রীজীব বৈ তে তি টীকালুবাদ ঃ উপেক্ষাময় ব্যাখ্যা ঃ এই প্রকারে বহুবার প্রত্যাখ্যান করলেও গোপীগণ নিবৃত্ত হওয়ার নয়, এরপ আশক্ষা করে ভাবের অপলাপ করেও উদাসীন ভাব ধারণ করে বললেন—শ্রবণাং ইভি। শ্রবণ-কীর্তনাদি দ্বারা যেরপ ভাব হয়, সন্ত্রিক্রের্যেণ—অঙ্গসঙ্গে সেরপ হয় না; — বিরহ-সমুৎকঠায় ঝটিতি ভাব বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়ে, মিলনে উৎকঠার শৈথিলো তা হয় না, এরূপ ভাব। এই গোপীদের ভাব চরমকাঠা প্রাপ্ত হলেও তাকে ভঙ্গীক্রমে অসিদ্ধরূপে নির্দেশ করে অস্বীকার করলেন। এ বিষয়ে পূর্বরাগে প্রথমে প্রায়শঃ শ্রবণ, অতঃপর দর্শন, অতঃপর মিলন না হওয়া হেতু কৃষ্ণক্ষ তি এবং অতঃপর কৃষ্ণর নাম-রূপ-গুণ-লীলাদি কীর্তন, এই ক্রমেই ভাবের উদয় হয়, ইহাই এখানে উপদিষ্ট হল। বস্ততঃপক্ষে শ্রীকৃষ্ণ পরমকৌতুকী হওয়া হেতু নিরন্তর প্রেমভর-স্ক্রোমলিত দক্ষিণস্বভাবা সেই গোপীদের প্রেমবৈয়গ্রা দর্শনের জন্মই এরূপ কথা বললেন।

প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা : হে গোপীগণ তোমরা যদি বল, 'যে সাধুভাবের আকর্ষণে তোমার নিজের পতিছ, আর তার বিপরীত শুধুমাত্র বিবাহবন্ধনে গোপেদের পতিছের অভাব পূর্বে স্থাপন করলে, সেই সাধু ভাবই সম্ভব হচ্ছে না,—তোমার দূরত্ব এবং গোপেদের সান্নিধ্য হেতু', এরই উত্তরে কৃষ্ণ বলছেন—শ্রুবণাৎ ইতি। 'যথা' যে রসবিশেষ-প্রকারে আমাতে শ্রুবণাদি থেকেও ভাব হয় 'তথা' দেরূপ পতিম্মক্তাদের সহিত মিলনেও হয় না। প্রেমযোগ্য নায়ক-নায়িকার পরস্পরের মিলনে যেরূপ প্রণয় দৃঢ় হয়ে উঠে, শ্রুবণাদিতে সেরূপ হয় না, লোকপ্রসিদ্ধি এরূপ থাকা হেতু 'ন' পদটি 'প্রতিযাত' পদের সহিত অন্বয় করে প্রকরণ অনুসারে অর্থ এরূপ আসছে,—আমাকে ছেড়ে ঘরে ফিরে যেও না। অথবা, 'প্রতিযাত ততো গৃহান্'— ততোগৃহান্ ভতো অগৃহান্, এরূপে 'অ'কার পৃথক্ করে নিয়ে তার সঙ্গে 'যাত' পদের 'অ'কার অন্বয় করে 'অযাত' হয়—এইরূপে অর্থ করলে সম্পূর্ণ বাক্যের অর্থ আসে, ঘরে ফিরে যেও না।

অথবা, প্রতিষেধ-প্রত্যাখ্যান-প্রতিপক্ষাদিতে স্বাভাবিক অর্থ ছেড়ে দিয়ে বিরুদ্ধ অর্থ প্রকাশ করতে দেখা যায়, স্তুত্তরাং 'প্রতিয়াত' পদে 'ফিরে যেও না' এরূপ অর্থ করা যায়।

#### थाएक छवाह

# ২৮। ইতি বিপ্রিয়মাকর্ণা গোপ্যো গোবিন্দভাষিত্র । বিষ্ণা ভ্রমঙ্কলান্দিন্তামাপুদুরিতায়ায়।

২৮। **অষয়** ঃ ইতি পূর্বেণিক্তং বিপ্রিয়ং (উপেক্ষাময়ত্বেন অবগমাৎ প্রমনিষ্ঠং) গোবিন্দভাষিতং (গোবিন্দশু বচনং) আর্কণ্য (শ্রুত্বা) বিষশ্লাঃ ভশ্নসঙ্কলাঃ গোপাঃ তুরত্যয়াঃ চিন্তাং আপুঃ (প্রাপুঃ)।

২৮। মুলালুবাদ ঃ শ্রীশুকদেব বললেন—শ্রীব্রজগোপীগণ শ্রীকৃষ্ণের এই প্রকার অপ্রিয় কথা শুনে বিষাদগ্রস্ত ও ভগ্ন-মনোর্থ হয়ে অপার চিম্ভায় মগ্ন হলেন।

এইরপে গোপীদের সংলাপের পূর্ববং তু-প্রকার অর্থ, প্রার্থনা ও উপেক্ষাময়—কোনও কোনও গোপীর নিকট যথার্থ অর্থই প্রকাশ পেল, কোনও কোনও গোপীর চিত্তে অনুরাগের উচ্চাটনে ( ঘূর্ণনে ) নবনবায়মান ভাবের উদয় হল, এরপে অর্থ। জী<sup>0</sup> ২৭।।

- ২৭। **এবিশ্ব টীকা ঃ** নন্থ, কথমন্তথা সম্ভাবয়সি ? ন বয়ং অদঙ্গসন্থার্থাসাতাঃ কিন্তু গর্গোজিপ্রামাণ্যানারায়ণতা সমা নান্ত ইত্যতন্তামেব নারায়ণং জ্ঞান্তা অন্তজ্ঞিকামা বরমাগতান্তদ্গতনীং র ত্রিঃ স্বদমীপ এবাম্মান্ স্থাপয়িন্তা কপয়া স্বচরণসরোজং পরিচারয়েতি চেত্তত্তাহ,—শ্রবণাদিতি। শুদ্ধভক্তাঃ থলু সামীপ্যসালোক্যাদিকমপি ন কাময়ন্তে যথা শ্রবণকীর্তনাদিকমিতি প্রাসিন্ধিভবতীভিবৈঞ্চবীভিঃ শ্রুকৈবেতি ভাবঃ। পক্ষে, শ্রবণাদিভ্যো ভাবঃ কন্দর্পস্তথা ন ভবতি যথা সন্নিকর্ষেণেত্যতো গৃহান্ প্রতি ন যাতেতি নঞ্ আবৃত্যান্তমঃ। যদ্বা, নঞ্ পর্য্যায়্মতাকারত্ত প্রস্তার্য প্রস্তোন্ত্র ন গৃহান্ প্রতিষাতেত্যর্থঃ। বি<sup>০</sup> ২৭॥
- ২৭। প্রাবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ গোপীগণ পূর্বপক্ষ করছেন—হে কৃষ্ণ তুমি অন্তপ্রকার ভাবনা কেন মনে আনছ, আমরা তো তোমার অঙ্গসঙ্গের জন্ম আসি নি; কিন্তু গর্গোক্তি-প্রমাণে তুমি নারায়ণের সম, অন্ম কিছু নও, অতএব তোমাকে নারায়ণ জেনেই তোমার ভক্তিকামা হয়ে আমরা এসেছি, স্মৃতরাং এই আজকের রাত্রি নিজের কাছেই আমাদের রেখে কৃপা করে ফচরণক্মল পরিচর্যা করিয়ে নেও। এরূপ কথার আশঙ্কা করে কৃষ্ণ বলছেন—শ্রবণাং ইতি। শুদ্ধভক্ত কখনও ই সামীপ্য-সালোক্যাদিও কামনা করে না, যেরূপ কামনা করে শ্রবণ কীর্তণাদি, ইহা তো প্রসিদ্ধই আছে। বৈষ্ণবী তোমরা তো নিশ্চয়ই শুনেছ, এরূপ ভাব। প্রার্থনাময় ব্যাখ্যা ঃ শ্রবণাদির দ্বারা ভাবঃ কামভাব, সেরূপ জাত হয় না, যেরূপ অঙ্গসঙ্গের দ্বারা হয়, অতএব গৃহান্ প্রতি ন যাত' গৃহে ফিরে যেও না। অর্থান্তরে 'অগৃহান্ প্রতিযাত' অর্থাং কুঞ্জে প্রবেশ কর। বি<sup>0</sup> ২৭॥
- ২৮। **এজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকা ঃ** ইতি এতদগোহিন্দশ্য গোক্লেব্রুছেন গোক্লমাত্রহিতস্থাপি, কিম্ত স্বেয়ু; ভাষিতং ক্টমেব বচনং, বিপ্রিয়মিতি অর্থন্বয়স্ত স্পর্শিত্বেনানিশ্চিতাশয়ত্বাৎ, উৎকণ্ঠাস্বভাবেন তাদামুপেন্দৈব ক্রিতেতি। বিষণ্ণা অন্তম্ভপ্তাঃ সত্তা, কতো ভগ্নঃ সক্ষমন্তদঙ্গসঙ্গবিষয়শ্চিরস্তনমনোরণো যাদাং তাঃ, অতো ত্রতা-

য়ামনতিক্রম্যাং চিন্তামনিষ্টাপ্তীষ্টানবাপ্তিজন্তাং ধ্যানমাপুঃ। অয়ং প্রেমান্র কোমলম্বাভাবোহিপি প্রমকাঠিত্যমশ্বদৌর্ভাগ্যেন গতঃ, তদ্ধুনা কিং দপাদগ্রহণকাকৃভিরম্মত্বনয়েম, উত প্রতিবচনেন বা, প্রত্তঃ ক্ষণং ধৈর্য্যাবলম্বনেন বা, শাঠ্যতো ব্রজং প্রতিনিবৃত্ত্যা বা, ত্রবাহগান্তীর্য্যভাশয়ং নির্দ্ধারয়েম ? কিংবা দত্ত এব প্রাণাংস্ত্যজেম, অত্র চাস্ত দাক্ষাদেব পরোক্ষং বা, যম্নাপ্রবেশাদিনেত্যাদি চিন্তয়ামাস্থরিত্যর্থঃ॥ জী০ ২৮॥

২৮। প্রাক্তার বৈ তা টিকারুরাদ ঃ ইতি বিপ্রিয় ইত্যাদি শ্লোকে প্রীশুকদেব বললেন—
গোরিন্দ—এই পদের ধ্বনি, প্রীকৃষ্ণ গোকুলের ইন্দ্র হওয়া হেতু গোকুল বাসিমাত্রেই হিত সাধন করে থাকেন, তার নিজন্ধনের কথা আর বলবার কি আছে ? ভাষ্রিতম,—স্পষ্ট করেই যা বললেন, সেই বাক্য বিপ্রিয়মিতি—অপ্রিয়, কৃষ্ণের বাক্য হইটি অর্থের ইন্দিতবহ, তাই অনিশ্চিত আশর হওয়া হেতু উৎকণ্ঠা-স্বভাবে গোপীদের নিকট উপেক্ষাময় অর্থ ই স্ফুরিত হল, তাই অপ্রিয় । বিষয়া—অন্তরে সন্তাপ প্রাপ্তা। ভাষসঙ্কলাঃ 'সঙ্কল্ল' কৃষ্ণের অঙ্গ সঙ্গ বিষয়ে চিরন্তন মনোরথ যাঁদের ভঙ্গ হয়ে গেল সেই গোপীগণ, অতএব দুরতায়াম, অন্তিক্রমণীয় চিন্তামাপুঃ—ধান ময় হলেন ইস্টের, প্রাপ্তি ও অপ্রাপ্তি বিষয়ে—এই কৃষ্ণ প্রেমান্ত-কোমল স্বভাব হলেও আমাদের হুর্ভাগ্য বশতঃ পরম কাঠিত ধারণ করেছে; তাহলে কি পায় ধরে কাকৃতি-মিন্তি করব; অথবা প্রভূত্তির করে, বা চেষ্টা করে ক্ষণকাল ধৈয় অবন্ধলন করে, বা শঠত। অবলন্ধন করে ব্রক্তে ফিরে গিয়ে হ্রবগাহ গান্তীর্থশালী প্রীকৃষ্ণের মনোগত ভাব নির্ধারণ করব ? কিন্বা সদ্যই প্রাণ ত্যাগ করব—এ সম্বন্ধেও এর সাক্ষাতেই, কি চক্ষুর আড়ালে যমুনা প্রবেশাদি দ্বারা, এইরূপ চিন্তা করতে লাগলেন। জী ২৮॥

হচ। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ গাং নানবিধান্ বাধিলাগান্ প্রযোক্ত্যু হিন্দতে লভত ইতি গোবিন্দস্তম্ম ভাষিতং "ভাষ ব্যক্তারাং বাচী"তাতো ব্যক্তবাক্যং বিপ্রিয়মাকর্য্য তদেব ধ্বনিশ্লেষযুক্তং অব্যক্তবাক্যং তম্ম প্রিয়ত্বে ব্রুয়া সম্যাগবগতেহপীতার্থং। ব্যক্তবাক্যম্ম বিপ্রিয়ত্বে কারণমদৃষ্ট্য অব্যক্তবাক্যম্মাপি প্রিয়ত্বে সন্দিহানান্তা অন্ধুরাগন্থায়িভাবোত্থলৈকোদয়াৎ সত্যমযোগ্যা অন্মানয়মূপেক্ষতেলৈবেতি নিশ্চিত্য বিষয়া যদর্থমহোপতিকূল-পিতৃক্ল-ধর্ম-হৈধ্যাভ্য-লক্ষাদিকমূপেক্যারাতাং স ধর্ম্মান্তপেক্ষত ইতি ভগ্নসঙ্করান্দিন্তামাপুং কিং সকাক্ পাদগ্রহণমিমমন্থনয়েম, কিন্তা প্রব্যাহতা হৈর্বায়বলম্য ক্রন্তিদশার্চোন ব্রজং প্রতি নিবৃত্ত্যা হ্রবগাহগান্তীর্যাম্মাশারং নিন্ধবির্য়েম, কিন্তা প্রাণান্ পরিত্যাভ্যক্ত বা ত্র চাদ্য সাক্ষাদেব পরোক্ষং বা যম্না প্রবেশাদিনা বা। হন্ত প্রাণাংক্তাক্ত্বাদ্য শ্রীমৃথং কথং পঞ্চেম। অত্যক্তা বা কথমত্র স্বাতং প্রাম্পাম এতদাদিষ্টং পত্যাদিভজনরূপং বান্তক্ষণং কর্ত্ব্রহ্যাহ্ বভ্বুরিত্যর্থং। আহ্ম গোপীততিচাতকাবলীঃ স্ববেণুনাদেন বন্ধ যদ্বিষম্। কৃষ্ণস্তদেবান্ত পপ্নঃ স্ববিদ্যিতাঃ বিশ্বস্য তাঃ কা জহতি ক্রতং নিজ্ম্শ । বিণ ॥

২৮। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ । গোবিল্প-ভাষিতম — 'গোবিল্প' [ গাঃ — বিল্পতে ] — 'গা' নানাবিধ বাগবিলাস ঘিনি 'বিল্পতে' লাভ করেন প্রয়োগের জন্ম। এই গোবিল্পেব ভাষিত অর্থাৎ ব্যক্ত বাক্য [ ভাষ ব্যক্তায়াংবাচি ], বিপ্রিয়মাকর্ণ্য — অপ্রিয়রূপে গুনে — ( এখানে কথার ধ্বনিতে

# ২৯। কৃত্বা মুখান্যবশুচঃ শ্বসনেন শুষ্যদ্ বিষ্বাধনাণি চরণেন ভুবঃ লিখন্ত্যঃ। অস্থ্রৈরুপান্তমসিভিঃ কুচকুঙ্কুমানি তম্বুষ্ জন্তুঃ উরুদুঃখভরাঃ ম্ম ভূফ্রীম্।

২৯। **অবয় ঃ** উরুত্বংগভরাঃ (গোপ্যঃ) শুচঃ (শোকাৎউদ্ভূতেন) শ্বসনেন (উঞ্চীর্যশ্বাস বায়্না) শুয়দিব প্রাধরাণি (শুয়ান্তঃ বিশ্বতুল্যাঃ অধরাঃ যাস্থ তানি) মুখানি অব (অধঃ ক্রত্বা) চরণেন ভূবং লিখন্ত উপাত্তমসিভিঃ (গৃহীত কজ্জলানি যৈঃ তাদ্শৈঃ) অস্ত্রৈঃ (অশ্রজনপ্রবাহিঃ) কুচকুঙ্কুমানি মৃজন্তঃ (ক্ষালয়ন্ত্যঃ সত্যঃ) তৃঞ্জীং তন্ত্ব্যুঃ স্মা।

২৯। মূলালুবাদ ঃ মহাতৃঃখে আক্রান্ত চিত্তা গোপীসকলের বিস্থাধর শুকিরে গেল শোক-জনিত স্থলীঘ উফশ্বাসে তাঁরা বামপদাঙ্গুষ্ঠে ভূমি খুঁড়তে লাগলেন, কজ্জলাক্ত নেত্রজলধারায় স্তন-কুষ্কুম তাঁদের ধুয়ে যেতে লাগল, তাঁরা মূচ্ছাগিত অবস্থায় বাক্রহিত হয়ে দাঁড়িয়ে রইলেন।

অর্থান্তর), কথার যেটুকু অব্যক্ত থেকে গেল, তা প্রিয়ন্ত্রপে সম্যক্ অবগত হলেও বিষয় হলেন। ব্যক্ত বাক্যের অপ্রিয়ত্বে কারণ না দেখে অবাক্ত বাক্যেরও প্রিয়ত্বে সন্দিহান তাঁরা অন্থরাগ স্থায়ি-ভাবোথ দৈল্য উদয় হেতু 'সত্যই আমরা অযোগা, তাই কৃষ্ণ আমাদের উপেক্ষা করছেন' এরপ নিশ্চয় করে বিষয় হলেন। 'যাঁর জন্ম আমরা পতিকুল-পিতৃকুল-ধর্ম-ধৈর্য-ভয়-লজ্জাদি উপেক্ষা করে এখানে এলাম, সেই আমাদের উপেক্ষা করছেন', এইরপে ভগ্নসঙ্কল্লা হয়ে হুর্বার চিন্তায় মগ্ন হলেন—সকাকু পায়ে ধরে কি একে অন্থনয় বিনয় করব, কিন্বা প্রয়ত্ত্রসহকারে ধর্য অবলম্বন করে কৃত্রিম শাঠ্যে ব্রজে ফিরে গিয়ে এই হুরবগাহ গান্তীর্যশালী জ্রীকৃষ্ণের মনোগত অভিপ্রায় বৃষ্ণে নিব, কিন্বা প্রাণ পরিভ্যাগ করব ? তা-ও এর সাক্ষাতেই করব, কি অসাক্ষাতে করব ? যমুনায় প্রবেশাদি করেই কি প্রাণ ভ্যাগ করব ? হায় হায় প্রাণভ্যাগ করলে এঁর জ্রীমুখ দর্শনই বা কি করে হবে ? এর মুখের এরপে কথা শুনবার পর এখানে থাকবই বা কি করে, আবার এঁর আদেশ মত পত্যাদির সেবারপে বমন ভোজনই বা করি কি করে ? কোথা যাই, কি করি— এইরপে কিংকত ব্য বিষ্ণ্ হয়ে পড়লেন তাঁরা, এরপে অর্থ। — গোপীচাতকীদের বেশুনাদে ডেকে এনে কৃষ্ণ যে বিষ্ণর্যক করলেন, তা গোপীগণ শীঘ্রই পান করে নিলেন তাঁরা অতিশয় বিশ্বরে ভাবলেন—অহেণ কৃষ্ণ কি নিজ নাগরস্থলভ নিয়ম ত্যাগ করলেন ? বি ২৮॥

২৯। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> টীকা ঃ অতএব তৃষ্টাং তন্ত্র্, ক্ষণং প্রমচিন্তাবেশন বাগিন্দ্রিরবৃত্ত্যক্রেঁঃ। শুচ ইত্যানেন, শুয়াদিত্যানেন চ শ্বাসন্ত্র দীর্ঘতােঞ্চতা চ ধ্বনিতা। শত্-প্রয়ােগেণ তৃ শােষাবিচ্ছদেঃ।
বিষেত্যক্রণতা কােমনতা চ, অতােহধরাণামতিশােষো ম্লানতা চ স্ফিতিব ; চরণেন বামপাদাঙ্গু ঠেন ভূলিথনং
চিন্তান্থভাবঃ; হে ভূমে বিদীর্ণা ভব, প্রবিশামাে বয়মিত্যন্ত ভাবঃ। এবম্র্রাবন্ধিতিরেব গম্যতে। উপাত্রমিতিরিতি—কুচকুঙ্কুমানি মুজন্তা ইতি চাম্রাণাং ধারা স্বচ্চতে; তন্তা অপি বাছন্যবিবক্ষয়া বহুত্ম্য। অত্র সর্বত্র
হেত্ত্য—উক্ত্রুথন্ত বিষাদন্ত ভরো ভারো যান্ত্র তাঃ। অনেনাকুক্তমন্ত্রদিপি সন্তাপক্রমাদিকং গৃহতে, তেন বৈবর্ণ্যন্ত-

স্তাদয়োহপি জাতা ইত্যর্থঃ। স্মেতি প্রসিদ্ধৌ, নর্ম্মোক্ত্যাপি তাসাং তাদৃশশোকে অসম্ভাবনা ন কার্য্যা ইতি ভাবঃ ; যত্তা বিস্ময়ে—তয়াপি তাদৃশত্বংথমভূদহো প্রেমমহিমেতি। এতে চ চিন্তান্তভাবা ন তাসাং বক্ষ্যমাণনিষেধ্যপ-প্রতিব্ বচনার্থবিশেষভঞ্জকাঃ, কামিক্বতপ্রার্থনায়াং ক্লবতীনাং তৎসম্ভবাৎ, তাসাং রসাবিরোধিভাবোদয়-স্বভাবাচচ ॥ জী ০॥ ২৯

২৯। প্রাজীব বৈ° তো° টীকালুবাদ ঃ অতএব তৃফ্টীম, তম্বু—চুপ করে দাঁড়িয়ে রইলেন, পরমচিন্তা আবেশে ক্ষণকাল বাগি দ্রিয়বৃতির ক্ষ্তি না হওয়া হেতু। 'শুচঃ' এবং 'শুষ্তং' এই ছটি পদের ধ্বনি হল, শ্বাসের দীঘঁতা ও উষ্ণতা—'শুষ্তং' পদে শতৃপ্রায়োগে এই উষ্ণতার নৈরন্তর্য ধ্বনিত হচ্ছে। বিষ্ণাধরাণি — 'বিশ্ব' পদে অধ্রের অরুণতা ও কোমলতা ধ্বনিত, কাজেই অধ্রের অতি শুষ্ণতা ও মানতা স্টিত হল। এর চিহু, চরণেন — বা-পায়ের বুড়ো আঙ্গুলে মাটিতে লিখন, চিন্তার অনুভাব—হে ধরণী বিদীর্ণ হও, আমরা তোমাতে প্রবেশ করব, এরূপ ভাব। এতে বুঝা যাচ্ছে, তখন তাঁরা মণ্টির উপরে দাঁড়িয়েই কথা বলছিলেন। 'উপাত্তমসিভিঃ' ইভ্যাদি—কাজল ধেশিয়া অশ্রুতে বক্ষের কুক্ষুম ধুয়ে যাচেছে। এই কথায় 'অশ্রুর ধারা' সূচিত হচ্ছে। এই ধারারও বাহুল্য বক্তব্য হওয়ায় বহুবচনের প্রয়োগ 'অস্ত্রৈং' এরপ। উপযু*্*ক্ত অবস্থার কারণ হল, **উরুদুখ?ভধ্যঃ**— অতিশয় ছঃখভার। এর দ্বারা অনুক্ত অন্ত সন্তাপ-অবসাদ প্রভৃতিও গৃহীত হয়েছে, যাতে বৈবর্ণ্য স্তম্ভাদি জাত হল, এরূপ অর্থ। স্ম—ইহা প্রসিদ্ধই আছে। নর্মোক্তিতেও তাঁদের তাদৃশ শোক হওয়া বিষয়ে অসম্ভাবনা-বুদ্ধি করা উচিত নয়, এরূপ ভাব। অথবা, 'স্মু' বিস্ময়ে, এই সামান্য প্রেম উক্তিতেই তাদৃশ হঃখ হল, অহো প্রেমমহিমা। পরবর্তী ৩১ শ্লোকাদিতে গোপীদের প্রত্যুক্তরে যে উপেক্ষাময় অর্থবিশেষ প্রকাশিত, তার ভঞ্জক হয় না, তাঁদের এই চিন্তারূপ অনুভাব – কারণ কামিজনকৃত প্রার্থনায় কুলবতীগণের চিন্তামূভাব সম্ভব এবং তাঁদের রস-অবিরোধি ভাবোদয় স্বভাবতঃই হয়ে থাকে। জী<sup>0</sup> ২৯ ॥

২৯। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ চিন্তারা অন্থভাবানাহ,—ক্বেতি। ম্থানি অব অধঃ ক্বেতি লজ্জা ধ্বনিতা। প্রেরোহন্তরোধাদশাকং স্বাভাবিকলজ্জাত্যাগ এব সম্প্রতি লজ্জাং প্রাপ, যতঃ কুলবতীনাং পুঞ্জীভূতলজ্জানামপ্যশ্বাকং লজ্জাত্যাগং থল্ প্রেমহত্ক এব। সচ প্রেমরসবিদাং মতে সঙ্গীত এব নতু বিগীতঃ। প্রেমস্ত লক্ষণমেতদেব যথ প্রিষয়ং পরমেশ্বরমপ্যতিশয়েন বশীকরোতি তথ প্রেমেতি। ততণ্চ যঞ্জশাকং প্রেমবিষয়োহয়ং ক্বফো ন বশোহভূত্তদাশাকং প্রেমব নাস্তীত্যবগতং লজ্জাত্যাগোহয়ং কিং হেতুকোহভূদিতান্ত্তাপো লজ্জাচিন্তা চ তত্রান্ত্তাপং বিবৃহন্ ম্থানি বিশিনষ্টি। ম্থানি কাদুশানি? শুচঃ শোকাছ্ভূতেন শ্বসনেনাক্ষপ্রাসেন শুন্তাতা বিদ্বাধরা যেয়ু তানি, স্র্য্যাতপেন পক্ষবিদ্বক্রনানাং শোষে সতি স্বোলাস্ত্রাপ্রাপাসমং স্পষ্টমলিনত্ত্বক যথা ভবেত্তথা অধ্যাগামপ্যভূদিতি ভাবঃ। লজ্জাচিন্তা বিবৃণোতি,—চরণেন বামপদাঙ্গুটেন ভূবং লিথস্ত্য ইতি। হে ধ্যিত্রী, বিদীর্ণা ভব ছিন্নি বন্ধ: প্রবিশাম ইতি ভাবঃ। শোকদন্তাপৌ বিবৃণোতি,—উপাত্তমসিভিঃ কজ্জাক্রৈইলঃ কুচয়োঃ কুকুমানি মৃজস্ত্য তেন বিচ্ছেদ্বন্ধকেন মহান্ত্রতাপক্রকচেন দ্বিধা বিদার্যন্তিং শ্রামন্ত্ররেথে দত্তে ইতি সম্ভাবনা ধ্বনিতা। অইম্রেরিতি বহুবচনেন মৃজস্থ্য ইতি বর্ত্তমানকালেন চাম্রাণাং প্রবাহবতী ধারা স্বিচিতা। তাবন্তিরপ্রাইবন্ত্রান্ত্রপ্রায়বন্ত্রাণ্যপ্রান্ত ইত্যহুক্ত্যা

- ৩০। প্রেষ্ঠৎ প্রিয়েতরমিব প্রতিভাষমাণম্ কৃষ্ণং তদর্থবিবিবভিতসর্ক্রকামাঃ। বেরে বিষ্জা কদিতোপহতে স্ম কিঞ্চিৎসংরম্ভগদ্গদগিরোংক্রবতানুরক্তাঃ॥
- ৩০। **অন্তর্য :** অন্তরক্তাঃ তদর্থবিনিবর্ত্তিত সর্বকামাঃ কিঞ্চিৎ সংরম্ভ গদগদঃ-গিরঃ (গোপ্যঃ) রুদিতোপহতে (রোদনেন অন্ধীভূতে) নেত্রে বিমৃজ্য (নয়নে মার্জনেন অন্ধাণি অপসার্য্যঃ) প্রেচং প্রিয়েতরং ইব (অপ্রিয়বৎ) প্রতিভাষমানং (কঠোরবাক্যানি বদস্তং) কৃষণং অঞ্চবত (উচুঃ)।
- ৩০। মূলাবুবাদ ঃ ( অরণ্যে রোদন ছেড়ে ঘরে ফিরে যাও. কুষ্ণের এরপ কথায় মূর্চ্ছাভঙ্গে—) অতঃপর কৃষ্ণে আসক্তচিত্তা ও কৃষ্ণপ্রাপ্তির নিমিত্ত অন্ত সর্ববিধ কামনা থেকে সর্বতোভাবে নিবৃত্তা রমণীগণ রোদনে অন্ধীভূত নয়নদ্বয় মার্জান পূর্বক ঈষং কোপের আবেশে গদাদ কঠে প্রিয়তম হয়েও অপ্রিয়ের ন্যায় প্রত্যাখ্যানকারী শ্রীকৃষ্ণকে বলতে লাগলেন।

এবং সম্ভাব্যতে। নয়নোখ্যমূনাদ্বয়স্বদয়োখসন্তাপানলয়োর্নির্বাপণশোষণকাময়োর্বিবাদে ন কস্যাপি জয়ং পরাজয়ো বা দৃষ্ট ইতি। উক্তঃখদ্য ভরো ভারো যাসাং তাঃ। তৃষ্টীমিতি ভারাসহিষ্কৃতয়েব চেতনায়া অপগমাদিতি ভাবঃ। ততশ্চ তম্বুরিতি তাসাং গতচেতনানাং পাঞ্চালিকানামিবোদ্ধনাবস্থিতিরবগম্যাত॥ বি<sup>0</sup> ২৯॥

২ন। স্রীবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ চিন্তার অনুভাব সমূহ বলা হচ্ছে—কৃষা ইতি। মুখান্যব— [মুখানি 🕂 অব ] মুখ 'অব' নীচু করে, এখানে লজ্জা ধ্বনিত হচ্ছে। প্রেমের অনুরোধেই আমাদের স্বাভাবিক লজা ত্যাগই সম্প্রতি লজা প্রাপ্ত হয়েছে, কারণ পুঞ্জীভূত লজাশীলা কুলবতী আমাদের লজ্জা ত্যাগ প্রেম হেতুই হয়,—এই প্রেম রসবিদ্দের মতে প্রশংসনীয়ই, নিন্দিত নয় । প্রেমের লক্ষণ — 'যা স্ববিষয় পরমেশ্বরকেও বশীভূত করে থাকে তাই প্রেম'। তা হলে যদি আমাদের প্রেমবিষয় এই কৃষ্ণ ৰশীভূত না হলেন, তা হলে বুঝা যাচ্ছে আমাদের প্রেমই নেই; আমাদের লজা ত্যাগ কিসের কারণে হল,—এইরপে অনুতাপ-লজ্জা-চিন্তা; এখানে তারুতাপের লক্ষণ বিবৃত করতে গিয়ে মুখকে বিশেষিত করা হচ্ছে। কিদৃশ মুখ ? খুলঃ— শোক থেকে উদ্ভৃত স্থাসাবেল—উফ শ্বাসের দ্বারা শুষাদ্-বিষ্ণাপ্রাণি—শুকিয়ে যাওয়া বিদ্বাধর বিশিষ্ট মুখ। স্র্যতাপে পাকা বিম্বফল শুকিয়ে গেলে স্থূলতার বিনাশ ও স্পষ্ট মলিনতা প্রাপ্তি হলে যেরূপ হয় সেইরপ নীচের ঠোঁটের অবস্থা হল, এরূপ ভাব। লজ্জ:-চিন্তা বিবৃত করা হচ্ছে **চরণেন** – বা পায়ের অঙ্গুলির দারা মাটি খুঁড়তে লাগলেন, ভাবখানা—হে ধরিত্রী! দ্বিধা হও আমরা তোমাতে প্রবেশ করব। শোক ও সন্তাপ বিবৃত করা হচ্ছে - **অস্ত্রিকপাত্তর্মাসভিঃ—** কজ্জলাক্ত অশ্রুধারায় কুচকুষুম মুছে দিতে দিতে—যেন বিরহবধ´ক মহানুতাপ করাতের দারা ত্ভাগে চেরার জন্ম কালস্তায় রেখ দেওয়া হচ্ছে, এরূপ ধ্বনি। 'অস্ত্রৈ' এই বহুবচনে ও 'মুজ্ঞ্যু' এই বহু´মান প্রয়োগে অশ্রুর প্রবাহবতী ধারা স্চিত হল। অশ্রুর তাবৎ ধারা প্রবাহেও যে উত্তরীয় বস্ত্র ভিজে যাওয়ার কথা

বলা হল না, তাতে এখনও এরপ সংশয়ই রয়ে গিয়েছে—নয়নোখ যমুনাদ্যের ও হৃদয়োখ সন্তাপ অনলের নির্বাপন-শোষণ-ইচ্ছারূপ বিবাদে কার বা জয় পরাজয় দেখা যায় ? উরুদু?খভরা?--উক ছংখের ভাবে গোপীগণ চুণ করে দাঁড়িয়ে বইলেন হংখভার সইতে না পারার জন্ম চেতনার অপগম হেতু। অভঃপর 'তৃস্কু ইতি' অচেতন তাঁদের যেন পুতুলের মতো শৃন্মে অব্স্থিতি হল, ব্বাতে হবে। বি<sup>0</sup> ২৯ ॥

- ৩০। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> দীকা ঃ প্রেষ্ঠ প্রিয়তমমিপ প্রিয়েতরমিব প্রিয়মাত্রাদিতরমিব প্রত্যাখ্যানং ক্র্রন্তম্ । নমু তর্হি তন্মান্ননঃ কথং ন শুবর্ত্তয়ন্ ? তত্রাহ—তদর্থং শ্রীকৃষ্ণপ্রাপ্তয়ে বিশেষেণ নিবর্ত্তিতাঃ পুনর্যথা সম্বর্কাস্কোহাি হিলাং ন শুত্রিথা নিরস্তাস্তর্যাতিরিক্তা অশেষাভিলাষা যাভিস্তাঃ । অতস্তর্নিবর্ত্তয়তুং নাশক্র্রনিতি ভাবঃ । কৃতঃ ? কৃষ্ণং প্রমানন্দ্যনতয়া সর্ব্বচিত্তাকর্যকতয়া চ তনায়া প্রসিদ্ধং শ্রীব্রজেক্রনন্দনম্ । নমু উরুত্বখাক্রান্তাঃ কথং বক্ত্রুমিপ শক্তাঃ ? তত্রাহ—সংরম্ভেতি । অমর্ষেণ বিষাদকার্য্যেণৈর বিষাদাবরণাদিতি ভাবঃ । তত্র নেত্রমার্জ্তনং ভাবত্বয়স্বিজ্ঞাং, তচ্চ প্রণয়কোপ্যভাবতঃ ৷ কিঞ্চিক্র্যম্পাবলোকনপূর্ব্বক্রচনার্থমিতি প্রমার্ত্ত্যা লজ্জাশৈথিল্যমিপি গম্যতে, কিঞ্চিদিতি বিষাদাংশশুসন্তর্ভূ তিম্বাৎ । তন্ত্র্যক্রার্য্যং গদগদস্বম্, অন্তরক্তা ইতি বিষপ্নতাদে সর্ব্ববৈর হেতুঃ ॥ জী০ ৩০ ॥
- ৩০। প্রাজান নৈ তা তীকালুনাদ ঃ প্রেষ্ঠং —প্রিয়তম হলেও প্রিয়েতরমিন —প্রিয়মাত্র থেকেও নিকৃষ্টজনের মতো প্রত্যাখ্যান করতে থাকলে। পূর্বপক্ষ, আচ্ছা তা হলে তাঁর থেকে মন ফিরিয়ে আনলে না কেন ? এরই উত্তরে, তদর্থম কৃষ্ণ প্রাপ্তির জন্ম নিমিন্তিত সর্বকামাঃ—আর যাতে বিষয়ের সম্বন্ধ লেশমাত্রও না হতে পারে সেই ভাবে কৃষ্ণছাড়া অন্য আশেষ অভিলাষ ত্যাগ করছেন তাঁরা, তাই মনকে আর কৃষ্ণ থেকে ফিরিয়ে আনতে পারলেন না, কৃষ্ণ পরমানন্দঘন ও সর্বচিত্ত আকর্ষক হওয়া হেতু। 'কৃষ্ণ' নামের মধ্যেই এই গুণ অন্তর্নিহিত আছে, যথা কৃষি = সন্থাবাচক 'ন' = পরমানন্দ বাচক, আরও কর্ষতি = আকর্ষতি— এই কৃষ্ণ নামে প্রাস্কি শীব্রজেন্দ্রনন্দনকে বলতে লাগলেন। আচ্ছা মহাত্যখাক্রান্তা তাঁরা কি করে বলতে সমর্থ হলেন; এরই উত্তরে, কিঞ্চিৎ কোপাবেশে গদ্গদ বাক্যে বললেন—বিষাদের কার্য ক্রোথই বিষাদের আবরণ হয়ে থাকে, এরপ ভাব। এখানে নেত্র মার্জন কার্যটি কোপ ও বিষাদ ভাবদ্বয়ের সন্ধিজাত। এই নেত্র মার্জনও করলেন প্রয়ণকোপ স্বভাব থেকে, শ্রীমুখ কিঞ্চিৎ অবলোকন পূর্বক কথা বলার জন্ম। এতে পরম আর্তিতে লজ্জা শৈথিল্যও বুঝা যাচ্ছে। গোপীদের তৎকালীন ভাবের মধ্যে বিষাদ অংশ অন্তর্ভুত রূপে থাকা হেতু 'কিঞ্চিৎ' শব্দটি প্রয়োগ হয়েছে। কোপ-বিষাদ এই ভাবদ্বয়ের কার্য হল বাক্যের গদসদতা। অবুরক্তাঃ—বিষয়তা প্রভৃতিতে সর্বত্রই হেতু হল তাঁরা কৃষ্ণে অনুরক্তা। জী তি তা
- ৩০। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ ততক কিমন্নগ্যরোদনং ক্রুপের, প্রদরম্ব্যঃ সত্য স্বস্থাহং কিং তুর্গং ন গচ্ছতেত্যুকৈচরুচ্চরিতেন ভগবদ্বাক্যেন কর্নাধ্বনান্তঃপ্রবিষ্টবতা মূর্চ্ছাতস্তাঃ প্রবোধিতাঃ কিঞ্চিদ্বিজ্ঞাপয়ামাস্থরিত্যাহ,—প্রেষ্ঠং
  পূর্বেং বহুশঃ ক্রতাঙ্গদঙ্গতাৎ প্রিয়তমং অথচ কারণং বিনৈব প্রিয়েতরমিব প্রতিক্রুলং স্বস্থপতিং ভজধ্বমিত্যতিকঠোরং
  ভাষমাণম্। এতচ্চ নৈব সম্ভবেৎ যতস্তদর্থং বিশেষেণ পুনর্যধা সম্বর্গদ্বোহপি তেষাং ন স্যাত্তথা নিবর্ত্তিতাঃ সর্বে

# ৩১। সমবং বিভোইহতি ভবাব ্গদি তুং নৃশংসং সম্ভাজ্য সর্ক্রবিষয়াংছব পাদমূলম্। ভক্তা ভজন্ত্র দুরৰগ্রহ মা তাজান্মাব, দেবো যথাদিপুরুষো ভজতে মুমুক্ষুর্॥

- ৩১। **অন্তরঃ ঃ** (হে) বিভো, ভবান্ এবং নৃশংসং গদিতুং (বক্ত**ুং) মা অহ'তি সর্ববিষয়ান্ সন্ত্যজ্য তব** পাদ্মূলং ভক্তা (সেবিতুকামাঃ) অস্থান্ মা ত্যজ। আদিপুরুষ দেবঃ (শ্রীনারায়ণঃ) মৃমুক্ন্ যথা ভজতে (তথা অমপি অস্থান্) ভজস্ব।
- ৩১। মূলালুবাদ ঃ ধর্ম উপদেশ দিচ্ছ, অথচ নিজে পাপের দিকে পা বাড়াচ্ছ, এ অনুচিত—এই আশরে গোপীগণ বলছেন—) হে প্রাণনাথ! তোমার পক্ষে এরপ নিষ্ঠুর বাক্য প্রয়োগ করা উচিত হল না, কেন-না আমরা সমস্ত বিষয় পরিত্যাগ করত তোমার পাদমূলে শরণ নিয়েছি। হে বিষমাত্রবর্ষুক জলধর! আমাদিকে ত্যাগ কর না। শ্রীনারায়ণ যেরপ মুমুক্ষ্দিগকে ত্যাগ না করে তাদিগের মনোবঞ্ছা পূর্ণ করে থাকেন, সেইরূপ তুমিও আমাদের মনোবাঞ্ছা পূর্ণ কর।

কামা যাভিস্তাঃ। অত্রান্তশন্দদ্যাপ্রয়োগাৎ দর্বশন্দপ্রয়োগাচ্চ ভগবৎস্থথর্থকঃ কামঃ কামশন্দেন নোচ্যতে ইতি প্রীন্তকাভিপ্রায়ঃ। ক্লিনিবনাপহতে অন্ধীভূতে নেত্রে বিমুজ্যেতি অয়মন্তকালোহস্মাকমাগতন্তৎ দরুদপ্যেত্স্য মুখকমলং দৃষ্ট্বী প্রিয়ামহে ইত্যাকাঙ্ক্ষয়েতি ভাবঃ। হন্ত হন্ত প্রেয়দাপি ভূত্বা বিনৈবাপরাধং কথমেতাবান্ প্রাণান্তো দণ্ডঃ ক্রিয়তে ইতি সংরম্ভক্তথা বয়মেতদন্ত্রপশুলাভাবানদন্দদাযোগ্যা এব ভবামঃ অতন্ত্যজ্যামহে ইতি মননাৎ সংরম্ভাভাবশেচত্যতঃ কিঞ্চিৎ সংরম্ভেণ গদ্গদা গিরো যাসাং তাঃ। নন্ত্র, উভয়থাপি প্রেমশ্র্যান্তস্থানিবৃত্তিরেবোচিতেত্যত আহ,—অন্তর্যন্তা ইতি। অন্তর্যাগান্ধা হি বিচারং ন সহন্ত ইতি ভাবঃ॥ বি<sup>0</sup> ৩০॥

৩০। প্রীবিশ্ব টীকাব্রাদ ৪ অতঃপর কৃষ্ণ যেন বলছেন, ওহে গোপীগণ! অরণ্যে রোদন করছ কেন? প্রসামুখী হয়ে নিজ নিজ ঘরে কেন-না ফিরে যাচ্ছ, এইরপে চিংকার করে বলা কৃষ্ণবাক্য কর্ণপথে অন্তরে প্রবেশ করলে গোপীগণ মূচ্ছা থেকে জাগরিত হয়ে কিঞ্চিং নিবেদন করতে আরম্ভ করলেন কৃষ্ণের কাছে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—প্রেষ্ঠং ইতি। প্রেষ্ঠং—পূর্বে বহুবহুবার অঙ্গসঙ্গ করা হেতু প্রিয়তম (বলে অনুভূত) অথচ কারণ বিনাই প্রিয়েতরম, ইব— [প্রিয় + ইতরম্] প্রতিকূল নিজ নিজ পতিকে সেবা কর, এরপ অতি কঠোরের তায় বাক্য প্রয়োগ সম্ভব হয় না, কারণ তাঁরেই জন্ত বিবিবাতিত-সর্বামায়ে— 'বি' বিশেষভাবে অর্থাং যাতে পুনরায় সম্বন্ধ গন্ধও আর না হয়. সেইভাবে নিবর্তিত হয়েছে স্বাভিলায এই গোপীগণের। 'অন্যকাম' শব্দ প্রয়োগ না করে 'সর্বকাম' শব্দ প্রয়োগে বুঝা যাছেছ ভগবংস্থার্থক যে 'কাম' তাকে 'কাম' শব্দের মধ্যে ধরা হয় নি এখানে—ইহাই শ্রীশুদেবের অভিপ্রায়। রুদ্বিতাপহতে বেত্রে—কাদতে কাদতে অন্ধীভূত নেত্র বিমৃজ্য—মুছতে মুছতে. আমাদের মৃত্যুকাল এসে গিয়েছে, কাজেই মরবার আগে একবারও এর মুখকমল দেখে মরব, এইরপ আকাছা। করে চক্ষু মার্জন, এইরপ

ভাব। হায় হায় প্রাণপ্রিয় হয়েও বিনা অপরাধে কি করে এরপ প্রাণান্ত দণ্ড করল? তাই সংরম্ভ — ঈষৎ কুপিত হলেন, আমরা এঁর অমুরূপ রপগুণাদি অভাব হেতু অঙ্গসঙ্গের অযোগ্যই, অতএব তাঁর দ্বারা আমরা ত্যক্ত হলাম, এরপ মনন হেতু কোপের অভাবও হল, স্কুতরাং কিঞ্চিৎ কোপে তাঁদের কথা গদগদ হল। পূর্বপক্ষ, উভয় প্রকারেই প্রেমশৃন্ত হওয়া হেতু সেই কৃষ্ণ থেকে মন ফিরিয়ে আনাই তো উচিত, এরই উত্তরে বলা হচ্ছে, অনুরক্তা অমুরাগে অন্ধন্ধন কোনও বিচার মানে না। বি<sup>0</sup> ৩০॥

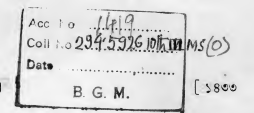
৩১। **খ্রীজীব বৈ** তা<sup>০</sup> টীকা ঃ শ্রীগোপ্য উচুরিতি। তত্ত্বৈং বিবেচনীয়ম্—ছেপি সমানভাবাপন্নছেন যুগপৎ-সমানবচনস্ফ্রিরপি সম্ভবতি, তথাপ্যেকদোক্তো অতিকোলাংলতয়া নাতিরদাধায়কত্বাৎ, কাদাঞ্চিন্ম্থ্যানামেব বচনং জ্ঞেয়ম্। তচ্চ যুগপদা তত্তন্মহাবাক্যোপসংহায়ে 'তন্নঃ প্রদীদ বরদ' (শ্রীভা ১০৷২৯৷৩৩) ইতি, 'দিঞ্চাঙ্ক' (শ্রীভা ১০৷২৯৷৩৫) ইতি, তন্ন প্রদীদ বৃজিনা-' (শ্রীভা ১০৷২৯৷৩৮) ইতি, 'তন্নো নিধেহি' (শ্রীভা ১০৷২৯৷৪১) ইতি স্বস্ববিবক্ষিতবচনচতুষ্ট্য়াস্তং ক্রমশো বা পূর্ব্বপূর্বাদাং বাক্যস্থাপনপূর্বকমেবোপন্যস্তমস্তি, চতুষ্টয়ত্বঞ্চ যুথশো দিক্চতুষ্টয়ন্থিত-ত্বাত্তাসাম্ তথাপি দর্কাসাং তৎসমুখত্বঞ্চ—'কৃষ্ণশ্ত বিষক্ পুরুরাজিম্ণুলৈরভ্যাননাঃ' (শ্রীভা ১০।১০৮) ইতিবৎ। 'যাবামের প্রদাদেন যাবাং শ্রীনাগরেশ্বরে। জল্পতত্তং জ্ঞায়তে ত। বন্দে শ্রীনাগরেশ্বরীঃ ॥' শ্রীগোপীগণপ্রাণবল্লভার ভগততে নমঃ। অথ পত্যাদিপরিত্যাগেন অন্তজনেহস্মাকমধর্মো ধর্মো বেতি পশ্চাদ্বিচারয়িষ্মতে। অহা তবৈব তাব-দশ্মৎপরিত্যাগে ধর্মদোষো তুষ্পরিহর ইত্যাহ্য:—মৈবমিতি; মেতি নিষেধস্তাদৌ প্রয়োগঃ প্রমার্ত্তিবৈয়গ্রোণ। এব-মীদৃশং কথঞ্চিদেত্রচনসদৃশমপি, কিমু বক্তব্যম্ এতদিত্যর্থঃ। কৃতঃ ? নৃশংসং বজ্রসারবৎ কাঠিন্তেন ধ্বদয়বিদারক্ষি-তার্থ:। यद्या, সাক্ষান্নারকম্; 'নৃশংসো ঘাতুক: কুর:' ইতামর:; গদিতুং ব্যক্তং বক্তুং, কিংবা গদিতুমপি; কিমৃত ব্যবহর্ত্ত্ব্যহ'তি। তত্র চ ভবান্ প্রেমান্ত'স্বভাবতয়া প্রসিদ্ধ ইত্যর্থঃ। তত্রাপি বিভো হে অস্থংপ্রাণনাথ, অতোহস্মান্ প্রতি নাহ'ত্যেবেতি ভাবঃ। অত্র সংরম্ভ-গন্গদ ইত্যুক্তরাৎ সর্বত্ত-শব্দেন স্বরেণ বা দৈন্যাদাবিপি প্রণয়-কোপো ব্যঞ্জনীয়ঃ। এবং 'স্বাগতং বো মহাভাগাঃ ( শ্রীভা ১০।২৯।১৮ ) ইত্যাদিকং ভবতা সাদরং স্থায়ং মৃদূক্ত-মপি নিবর্ত্তনার্থমেবেতি রদবিঘাতকথাদর্থতো বিপরীতমেবেতি ভাবঃ। অনেন স্বাগতমিত্যাম্বপাদস্যোত্তরমূহ্ম্। নতু ভোঃ প্রিয়বাদিশুন্তর্হি কিং কর্ত্তুমহ্রামি ? ইত্যপেক্ষায়ামাহঃ—অস্মান্ ভজস্ব, মনোরথপ্রণেন অন্থবর্ত্তস্ব ; কৃতঃ ? তব পাদয়োমূলং তলং, ভক্তা ইতি দৈন্তোক্তিঃ। অক্তাদিরপকাত্মক্তিনৃশংসতোক্ত্যা কাঠিন্যাত্যতিপ্রায়েণ অনেন প্রিয়ং কিমিতি পদস্যোত্তরম্। নত্ন শ্রীগোপগৃহিণ্যঃ সত্যমেব ভজামি, কিন্তু ভবৎপত্যাদিহিতাচরণরপ্রমেব যুক্তং, ন ত্মীদৃশমিতি তত্রাছ:—সংত্যজ্যেতি। সর্বান্ বিষয়ান্ ইন্দ্রিয়ার্থান পত্যাদিরপান্ সম্যক্ অপুনরন্ধীকারদার্চে দ্র ত্যক্তরা তেষাং তদ্তজনপ্রাতিকুল্যাৎ, অনেন 'ব্রজস্থানাময়ম্' ( শ্রীভা ১০।২৯।১৮ ) ইত্যাদিকস্থ চুহুতেত্যস্তস্থ সর্বস্থাপ্যুত্তরং তেযাং দর্কেষামপি বিষয়ান্তঃপাতাৎ, তত্ত্যাগেন দেহেহপি গলিতপ্রেমত্বাৎ। তৎপ্রেম বিনা 'রজন্তেষা' ইত্যাদি বাক্যাস্যা-প্যন্মপাদেয়ত্বাং ব্যতিরেকেণাহঃ—হে হরবগ্রহ হরাগ্রহ! অস্মান্ অনক্তগতীম্ব ত্যজেত্যর্থঃ, অক্তব্যের দোষঃ স্যাদিতি ভাবং। কথমিত্যাশক্ষ্য ধর্মাধর্মাতীত্স্য ঈশ্বরস্যাপি তত্ত্তকর্মপালনাবশ্রকতাদর্শনাদিত্যাহ্য-দেব ইতি। তত্তাপি মৃম্ক্নপি, কিম্ত তদেকেপ্ৰ,। কিংবা অম্যুক্ন মোক্ষপানিজ্বন্ ভক্তৈয়কনিষ্ঠানিতার্থঃ। ষধা, ম্যুক্ন্ তন্ত্বাদ্যাৎ সর্বাং ত্যক্ত-মিচ্ছুন্। যথাসোঁ ভজনমাত্রাপেক্ষয়া সর্বানেব ভজতে স্বীকরোতি, তথা ত্বমন্মান্ ভজস্বেতি। ভজত ইতি দ্বিতীয়ান্তঃ ৰুচিৎ পাঠঃ। তত্ত্র মৃমৃক্নিতি বিশেষণং সাধনসাধ্যয়োদ্'য়োরপ্যবস্থয়োক্তেষামাত্মশাৎকরণাৎ সকামান্ ব্যাবর্ত্তরতি, যথা

তান্ ভজতে ন ত্যজতীত্যর্থবশাদ্ভজম্বেত্যস্য বিভক্তিং বিপরিণময্য ব্যাখ্যেয়ম্। অত্র শ্রীগোপেক্রনন্দনত্বেনেব ক্লফে লন্ধনিষ্ঠানামপি 'যস্যাস্তি ভক্তিৰ্ভগবত্যকিঞ্চনা, সৰ্বৈশু'ণৈস্তত্ৰ সমাসতে স্থ্য়াঃ' (শ্ৰীভা ৫।১৮।১২) ইত্যুক্তত্বাৎ। 'হরিভক্তিমহাদেব্যাঃ সর্বা মুক্ত্যাদিসিদ্ধয়ঃ। ভুক্তয়শ্চাভূতাস্তদ্যাশ্চেটিকাবদমূক্ততাঃ॥' ইতি শ্রীনারদপঞ্চরাত্রোক্তাম্পারা-চ্চানাদৃত্যপি সর্ব্বং জ্ঞানাদিকং, তাঃ পরিচরতি, তম্মাৎ কেবলপ্রেমময়েহপি বচসি পার্মেশ্বর্যজ্ঞানময়োহপাঃমর্যজ্ঞানা-মেব মহিমস্থচনার্থং জ্ঞানাদিশক্তিপ্রেরিততন্না ভক্তবিশেষাণাং চমৎকারার ক্ষুরতি; অথবা দৈত্যেন মহিমস্ফ্রেরীশ্বরত্বং সম্ভাব্যেদৃশং বচনম্। তথাহি বিভো হে বহিরন্তব´্যাপক! ইতি ভবানশ্মাকং সর্কা ভাবং জানাত্যেব, অতস্তব পাদমূলং ভক্ত। আশ্রিতা অম্মান্ ভজম্ব, অক্তথা 'ষে যথা মাং প্রপগ্যন্তে তাংস্তথৈব ভজাম্যহম্' (শ্রীগী ৪।১১) ইত্যাদিবচনানাং বৈয়ৰ্থ্যাপত্তিঃ। নমু তত্ত্বজ্ঞপুজ্যপাদাঃ কখং বিষয়স্থ্যমিচ্চ্থ ? তত্ৰাহ্য—দংত্যজ্যেতি। অতো বয়ং প্রমার্থস্থমেরেক্ছাম ইতি ভাবঃ ৷ জয়া সহ ক্রীড়াবিশেষদ্য তদ্য প্রেমপরিপাকবিলাদরপ্জেনাশেষপুরুষার্থদার-দর্ব্বস্থা-অকরাৎ ইতি 'যে যথা মাং প্রপছত্তে' ইত্যেতরিজবচনস্য সত্যতাপেক্ষয়া অমপ্যশাহদভাশেষত্যাগেনাশান্ ভোক্তনুষ্ঠ-সীতি গুঢ়োহভিপ্রায়ঃ। যে ত্রব**গ্রহ স্বন্তদ**, অস্থান্ প্রপন্না মা ত্যজ প্রমেশ্বরত্বাত্তামধর্মো ন স্প্শত্যেবে, সত্যসংকল্লত্ব-শ্রুতিবিরোধাৎ, প্রতিজ্ঞাহানিস্ত প্রমান্নচিতৈবেতি ভাবঃ। সর্বান্ বিষয়ান্ সাম্রাজ্যপ্রভৃতিবৈকুঠাবধি-পদানি সংত্যজ্যাপি তে স্বাং অমুমুক্ন্ মোক্তুমনিজ্ঞুন্ অশকুবতে। জনানতানপি ভজ স্বীকৃক, দ্বিতীয়ায়াং ষষ্ঠী। তে তুভাং স্বাং প্রাপ্তঃ মৃমৃদ্ নিতি চতুর্থী বা। ষতো দেবে। জগৎপূজ্যস্বং, অত্যথা দেবস্বাসিত্তিঃ; তথাপি যথা যথাবৎ সম্পূর্ণতয়া আদি-পুরুষো ভগবানিতি। অত্র চাভিরপি ষঞ্জপত্মুক্ত্যান্ত-পতান্ত্বাদান্ত্বাদ আর্ত্তিসাম্যাংশেন জ্ঞেরঃ। আর্ত্তাবপি স্বভাবেন বৈদ-গ্ধাবলিতাত্মনাম্। প্রার্থনে গোপরামাণা নিষেধাথোহপি বীক্ষ্যতে॥' তথা হি এবমাদৃশং কিঞ্চিৎ প্রিয়ং করবাণি, ময়। সহ কিঞ্চিন্ত্রতেত্যাদিকং নৃশংসং বকুং নাহ'তি। তত্র হেতু:—সন্তাজ্যেতি; যাঃ সর্ববিষয়ান্ সন্তাজ্য তব পাদমূলং ভক্তাস্তা এব হুরবগ্রহং স্বচ্ছন্দং বথা ভবতি তথা ভঙ্কস্ব, অস্মান্ আ সর্বাংশেনৈব ত্যজ, প্রভবোভক্তজনানেব ভজন্তে, ন ত্বভক্তানিত্যত্র দৃষ্টাস্তমাহ্য:—দেব ইতি; অস্মিন্নর্থে—বস্তুতম্ভ দর্বমেতন্নর্মেরেতি ভাব এব ব্যঞ্জিত ইতি॥ জী ৩১॥

৩১। খ্রীজীব বৈ তা চীকাবুবাদ ঃ শ্রীগোপীগণ বলতে লাগলেন— এখানে এরপ বিবেচনীয় যদিও সমভাবাপর হওয়া হেতু গোপীদের যুগপৎ একইরপ বচন ফ্র্ভিও সম্ভব; তথাপি সবাই মিলে যুগপৎ বললে অভিকোলাহল হওয়া হেতু অভিরম্প্রদ হয় না, তাই বুনতে হবে কোনও কোনও যুথেশ্বরীই বলতে লাগলেন। চার দলে বিভক্ত সেই যুথেশ্বরীগণ চতুর্দিক থেকে যুগপৎই বললেন, বা সেই সেই মহাবাক্যের উপসংহারে প্রযুক্ত "তর্মপ্রমীদ" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ২৯।৩৩), "সিঞ্চাঙ্ক" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।২৯।৩৫), "তর্ম প্রমীদ" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।২৯।৩৮), "তর্মানিধেহি" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।২৯।৪১) — যুথেশ্বরীদের নিজ নিজ বলার ইচ্ছাভ্ত এই বচন চতুর্টুয়ের শেষ অংশ পূর্ব পূর্ব যুথেশ্বরীদের বাক্যস্থাপন পূর্বক ক্রমশঃই বললেন। গোপীগণ চার দলে বিভক্ত হয়ে ক্লফের চতুর্দিকে দাঁড়িয়েছিলেন বলে বাক্যপ্ত চারটি — তথাপি সকলেই ক্লফের সম্মুথেই ছিলেন—যেমন না কি বনভোজন লীলায় ক্লফের চতুর্দিকে মণ্ডলাকারে উপবিষ্ট সকল রাখাল বালকদের মুখই ক্লফের দিকে ছিল। — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।১৩।৮)। শ্রীনাগরেশ্বর শ্রীক্লফের প্রতি নাগরেশ্বরী ব্রজদেবীগণের উক্তি যাঁদের কুপায় বোঝা যায়, সেই নাগরেশ্বরী ব্রজদেবীগণেক বন্দনা করছি। শ্রীগোপীগণের প্রাণবল্পভ্রত

অতঃপর প্রস্তুত বিষয় আরম্ভ করা যাচ্ছে— ওহে চতুরশিরোমণি! শোন, পতি প্রভৃতি ত্যাগ করলে আমাদের ধর্ম হবে কি অধর্ম হবে, তা পরে বিচার করা যাবে। এখন এ-তো বুঝে দেখ, আমাদের সকলকে পরিত্যাগ করলে অহো তোমার ধর্মদোষ যা হবে, তা পরিহার করা অসাধ্য হয়ে পড়বে তোমার। এই আশয়ে বলা হচ্ছে, মৈনমিতি —পরমার্তি ব্যগ্রতায় নিষেধার্থে এই 'মা' পদের প্রয়োগ, 'এবমু' এরূপ ব্যক্য প্রয়োগ তো দূরে থাকুক তোমার উক্ত এই কথার কথঞ্চিৎ মাদৃশ্য হয়, সেরূপ কথা বলাও সঞ্চত নয়। যদি বল কেন ? কারণ এ-কথা নৃশংস-বজ্সারের মতো কঠিন হওয়া হেতৃ জুনুয়বিদারক, বা সাক্ষাংমারক। — [ নুশংস ঘাতুক ক্রে – অমর ]। মৈবং গদিতুং অহ তি –এরপ কথা প্রকাশ করে বলা সঙ্গত হয় না, বা এরপ কথা বলাও যায় না, এতাদৃশ বাক্যানুরূপ ব্যবহার তো দূরের কথা। এর মধ্যে আবার তুমি প্রেমার্ভ স্বভাব হওয়া হেতু প্রসিদ্ধ হয়েছ, এরূপ অর্থ। এর মধ্যেও আবার তুমি হে বিতো—আমাদের প্রাণনাথ, কাজেই আমাদের প্রতি এরপ কথা বলা আরও উচিত নয়, এরপ ধ্বনি। পূর্ব শ্লোকে 'প্রণয় কোপে গদগদ' এরূপ বাক্য থাকা হেতু সর্বত্র, এমন কি দৈন্যাদিতেও শব্দে ও স্বরে প্রণয়-কোপ ব্যঞ্জিত হয়েছে। এইরূপে ''স্বাগতং বো মহাভাগা'' অর্থাৎ 'হে মহাভাগাবতীগণ! তোমাদের স্থ্যে আগমন হয়েছে তো'ইত্যাদি কথা তুমি সাদরে সঘ্ক্তি বললেও, তা আমাদিকে ঘরে ফিরিয়ে দেওরার জ্ঞাই বলেছ; স্থতরাং এ রসবিঘাতক হওয়ার দরুণ বিপরীত অর্থ, অর্থাৎ ঘরে ফিরে যেও না, এরপ অর্থ ই স্চনা করছে, এর্প ভাব। হে কৃষ্ণ! যদি বল, হে প্রিয়বাদিনীগণ! তা হলে তোমাদের জন্ম কি করতে পারি ? এরই উত্তরে আমরা বলুছি শোন, অস্মান, ভজন্ত সামাদের মনোরপ পূরণ করে দেবা কর। কেন ? তবপাদমূলম ভক্তা—কারণ আমরা তোমার শ্রীচরণতলের সেবিকা, এ দৈন্তোক্তি। এখানে পদকমল' না বলে শুধু 'পদ' শব্দ ব্যবহারে বুঝা যাচ্ছে, একু ফের নৃশংস বাক্য শুনে গোপীদের বোধ হল, তাদের ভাগ্যে জ্ঞীকুঞ্জের 'পদ' যেন কোমলতা ত্যাগ করত কাঠিন্স ধারণ করেছে। এসব বাক্যে 'প্রিয়ং কিং করবাণি বঃ' ইত্যাদি ক্ষোক্তির উত্তর দেওয়া হল। কুঞ্জ যেন বলছেন, ওহে শ্রীগোপীগৃহিণীগণ, সতাই তোমাদের সেবা করব, কিন্তু তোমাদের পতি প্রভৃতির উপকার সাধন অনুরূপে, যা যুক্তিসঙ্গত হবে, তোমাদের মনোরথ অনুরূপে নয়। এরই উত্তরে গোপীগণ বলছেন, সন্তাজা ইতি - স্ব্বিষয় পত্যাদিরূপ ইন্দ্রি-বিষয় সকল (সম্+ত্যজ্য) পুনরায়ু অঙ্গীকার না-করারূপ দৃঢ়তায় ত্যাগ করে এসেছি, তাঁদের কৃষ্ণভজন-প্রতিকূলতা থাকা হেতু। এই কথায় 'ব্রজস্তানাময়ম,' ( শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।২৯।১৮ ) অর্থাৎ ব্রজের কুশলতো ইত্যাদি শ্লোকের এবং ২২ শ্লোকের শেষের 'ছুহুত ইতি' দৰ কিছুর উত্তর হয়ে গেল, কারণ ১৮-২২ শ্লোকের অন্তর্গত দমস্ত বাক্যই বিষয়ের অন্তভূত, সেই সেই বিষয় ভ্যাগে গোপীদের নিজ নিজ দেহের প্রতিও মমতা থাকে না, এই মমতাবিনা 'রজত্যেষা ঘোররাপা' ইত্যাদি বাক্যে যে ভয় দেখান হয়েছে, সেই ভয়ও থাকে না। ব্যতিরেকে বলা হচ্ছে, হে দুরবগ্রহ -হে বিষমাত্রবর্ষুক মেঘ! অনন্য গতি আমাদিকে ত্যাগ 50/22/05]

শ্রী শ্রীরাসলীলা



করো না। অন্তথার তোমার দোষস্পর্শ হবে, এরপ ভাব। কি করে ? এই প্রশ্নের আশস্কার ধর্ম-অধ্মের' অভীত ঈপ্ররেও দেই সেই ধর্মপালন-আবশ্রুকতা দেখা যায়, তাই এই আশরে বলা হচ্ছে, দেব ইতি—এখানে আদিপুরুষ যেমন মুমুক্ষ্ণণের প্রতি অন্তগ্রহ করেন, সেইরূপ একমাত্র আপনাকেই যারা পেতে ইচ্ছা করেন সেই তাঁদের প্রতি-যে অন্তগ্রহ করবেন তাতে আর বলবার কি আছে ? কিম্বা সেইরূপ 'অমুমুক্ষ্ণ্ন' মোক্ষেও অনিচ্ছু অর্থাৎ ভইক্রুনিষ্ঠগণের প্রতি যে অন্তগ্রহ করবেন তাতে আর বলবার কি আছে ? অথবা, মুমুক্ষ্ণুল,— রুফ্ক ছাড়া অন্ত সবকিছু ত্যাগ করতে ইচ্ছুকদের প্রতি। যেরূপ না-কি আদিদেব নারায়ণ ভজনমাত্র-অপেক্ষায় সকলকেই 'ভজতে' শ্বীকার করেন, সেইরূপ তুমি আমাদিকে শ্বীকার করে। পাঠ 'ভজ্ম্ব' স্থানে কোথাও 'ভজ্জ্ব' এরূপ বিতীয়ান্ত পাঠও আছে। এরূপ পাঠে 'মুমুক্ষ্ণ্ন' শব্দটিকে এই ভজ্জ্বে শব্দের বিশেষণ করে অর্থ এরূপ আসবে, মুক্তীচ্ছু ভক্তদের সাধ্য-সাধন ত্ব-অবস্থাতেই আত্মসাৎ করেন। এ কারণে সক্রম ভক্তগণ বাদ চলে গেল। যথা মুক্তীচ্ছ্বুদের আদিদেব শ্বীকার করেন, ত্যাগ করেন না, তথা আমাদিকে তুমি ত্যাগ করে। এই অর্থবিশে বিভক্তির পরিবর্তন করে ব্যাখ্যা করণীয়।

এখানে শ্রীগোপেন্দ্রনন্দনরূপ কৃষ্ণে লব্ধ-নিষ্ঠ গোপীদের কাছে সর্বজ্ঞান অনাদৃত হলেও এই জ্ঞানসকল তাঁদের সেবা করে থাকে, এ সম্বন্ধে প্রমান ব্যক্য—"যাঁর ভগবানে অকিঞ্চনা ভক্তি থাকে, তাঁর
মধ্যে সকল গুণের সহিত দেবতাগণ এসে বাস করে থাকেন।" —(শ্রীভা<sup>0</sup> ৫।২৮।১২), আরও
"ভুক্তি মুক্তি সিদ্ধি প্রভৃতি অভুত ভোগ সমূহ দাসীর স্থায় হরিভক্তি মহাদেবীর অনুসরণ করে
থাকে।" — শ্রীনারদ পঞ্চরাত্র। স্কৃতরাং গোপীদের কেবল প্রেমময় বাক্যের মধ্যেও পরমৈশ্বর্যজ্ঞানময় অর্থ গোপীদেরই মহিমা প্রকাশের জন্ম জ্ঞানাদিশক্তি দ্বারা প্রেরিত হয় ও ভক্তবিশেষের
চমৎকারের জন্ম ক্ষুরিত হয়।

অথবা, দৈন্তবশতঃ শ্রীকৃষ্ণের মহিমা ক্র্তি হওয়ায় ঈশ্বর সম্ভাবনা করেই গোপীগণ এশ্বর্য-জ্ঞাপক উক্তি করেছেন। তথা হি বিভো—হে বহিরন্তর্ব্যাপক! তুমি আমাদের সকল ভাব জানই, অতএব তোমার পাদমূল ভক্তা—আশ্রিতা আমাদের স্বীকার কর। অন্তথা 'আমাকে-যে যে-ভাবে ভজন করে আমি তাকে সেই ভাবেই ভজন করি।' — গীতা। তোমার ইত্যাদি কথার বার্থতা এসে পড়ে। পূর্বপক্ষ হে তত্ত্বজ্ঞ পুজ্ঞাপাদ গোপীগণ! বিষয় স্থুখ ইচ্ছা করছ কেন! এরই উত্তরে সংতাজ্য— না-না তা করব কেন, আমরা তো সকল বিষয় ত্যাগ করত প্রমার্থ ইচ্ছা করছি, এরূপ ভাব। তোমার সহিত যে ক্রীড়া বিশেষ, তা প্রেমপরিপাকের বিলাস-রূপ বলে অশেষ পুরুষার্থসার-সর্বসম্পত্তিস্বরূপ। 'যে আমাকে যে ভাবে ভজন করে' ইত্যাদি নিজ কথার সত্যতার অপেক্ষায় তুমিও আমাদের মতো অন্ত অশেষ কার্য ত্যাগ করে আমাদের ভোগ কর, ইহাই সমীটান, এরূপই গৃঢ় অভিপ্রায়। হে তুরবগ্রহ—হে স্বচ্ছন্দ বিহারি! প্রপন্ধ আমাদের ত্যাগ কর না, পরমেশ্বর হওয়া হেতু তোমাকে অধর্ম স্পর্শ করবে না ঠিকই, তবে

তুমি-যে সত্যসন্ধল্প, ভক্তের সন্ধল্প পূরণ করাই তোমার প্রতিজ্ঞা। নিজ প্রতিজ্ঞাভঙ্গ করা পরম অনুচিত হবে, এরপ ভাব। সর্ববিষয়াল্—সকল বিষয় সামাজ্য প্রভৃতি, এমনকি বৈকুণ্ঠাবধি পদ সর্বতো ভাবে ত্যাগ করেও যারা 'ভে' তোমাকে 'অমুমুক্ন্' তাগে করেতে অনিচ্ছুক বা অসমর্থ, তাদের তুমি ভজ—স্বীকার কর। বিষয় সর্বতো ভাবে ত্যাগ করেও তোমাকে পাওয়ার জন্ত 'মুমুক্ষ্' ইচ্ছুক অন্তান্তদেরও ভজন কর, যেহেতু (দেনঃ— তুমি জগৎপূজ্য, অন্তথা দেবছই সিল্ল হয় না! তথাপি যথা—'যথাবং' সম্পূর্ণরূপে আদিপুরুষ—ভগবান্ অর্থাৎ তুমি হয়ং ভগবান্, তাই 'মৈবং বিভো ইত্যাদি' অর্থাৎ 'এরূপ নৃশংস বাক্য বলা তোমার পক্ষে উচিত হয় না' এই ৩১ শ্লোকের প্রথম চরণের উক্তি সদৃশ উক্তি পূর্বে যজ্ঞপত্নীরাও করেছিলেন, তবে ছয়ের মিল আতিসাম্যেই, সর্বাংশে নয় এরূপ বুঝতে হবে।

বৈদমীলোল-আত্মা গোপীগণের আর্তিতেও যে প্রার্থনা, তাতেও স্বভাববশে উপেক্ষাময় অর্থও দেখা যায়। তথা হি এবম – কিঞ্ছিং প্রিয় সাধন কর, আমার সঙ্গে একটু কথা বল — ইত্যাদি নৃশংস বাক্য বলা তোমার পক্ষে উচিত হয় না। এর হেতু যাঁরা সকল বিষয় পরিত্যাগ করে তোমার পদমূল আপ্রায় করেছে তাদিকে 'তুরবগ্রহ' স্বচ্ছেন্দে সেবা কর।

'অস্মান্' আমাদিকে 'আ—া তাজ' সর্বাংশেই ত্যাগ কর। প্রভুরা ভক্তগণকেই স্বীকার করে, অভ-ক্তগণকে নয়। এ বিষয়ে দৃষ্টাস্ত — দেব ইতি। 'যদ্ধা' দিয়ে শেষে ঐশ্র্পর যে অর্থ করা হল, সেধানে গোপীগণের যে ঐশ্র্পর উক্তি তা বস্তুতঃ পক্ষে কৌতুক পর বলেই জ্বানতে হবে । জী<sup>০</sup> ৩১ ॥

ত্র শিষ্য দীকা ঃ অন্মান্ ধর্মমুপদিশশুগচ ষয়ং পাপরাশিং চিকীর্যদীতাল্লচিতমিত্যালং,—মৈবমিতি। দৃশংসং ঘাতুকং সাক্ষান্মারকং যথা স্থান্তথা গদিতুং ভবান্ প্রতিপুক্ষং ধান্মিকরথাতিমতো নন্দশু পুলং সরাহ তি অন্মপ্ত প্রতিপুক্ষং মাল্যমারকার বিশ্ব বরমহ তুনামেতি ভাব: । "নৃশংসো ঘাতুকং ক্র'' ইত্যমর: । স্বয়া কেটিনংখ্যা অপ্যশ্মান্ প্রতি বাক্শরান্তথা একলৈ নিন্দিপ্তা দ্বথাধুনৈব শরীরাণি পত্রিজ্ঞা যমগুরং সর্বা এব বয়ং যামো নতু দ্বনুপদিষ্টং গোষ্ঠপুরং । স্বন্ধ শতকোটিম্বীবধপাতকানি গৃহীত্বা স্বয়মেব গোষ্ঠং যাহি, স্কীবধানো েজ্জিরুকনি তর্হি স্বর্ববিষয়াংস্তাক্তনা তব পাদ্যুলং ভক্তাং সেবিতবতীরশ্মান্ ভজস্ব । অব্রাহ্যবিষয়ানিত্যস্তকনা তব পাদ্যুলং ভক্তাং সেবিতবতীরশ্মান্ ভজস্ব । অব্রাহ্যবিষয়ানিত্যস্তকনা দ্বর্বিষয়ানিত্যস্তকনা ভবতীনাং কামোনাপশাম্যতি যতন্তান পরিত্যজ্ঞা মামেব ভজধের তর্বান্ধ;—হ দ্বরব্রহে, "অবগ্রহাে রৃষ্টিপ্রভিবন্ধ:" ইতি পাণিনিশ্বনাং হির্মানিত্যপ্রত্যান পরিত্যজ্ঞা মামেব ভজধের তর্বান্ধ;—হ দ্বরব্রহে, "অবগ্রহাে রৃষ্টিপ্রভিবন্ধ: ইতি পাণিনিশ্বনাং হ্রাণ্ডার্মান্য হ্রাণ্ডার্মান্য ক্রন্তর্যান্ধ ক্রেম্বান্ধ ক্রিক্তার্যানা হ্রাণ্ডার্মান্তর্যান্ধ ক্রেম্বান্ধ ক্রেম্বান্ধ ক্রিম্বান্ত্র্যানাং হ্রাণ্টানামিদি জলং পিরামেত্যপ্রাক্তং স্বভাব জানীহীতি ভাব: । অত্যোহশ্মানা ত্যজ্ঞ যন্ধান্থান জীবন্ধ বা মেঘন্ত ন কেছিপি হানিরিভি চেৎ সভ্যং ন স্বং জড়াত্মকো মেঘ এব কিন্ধ বিদ্যুভ্যানিনিরায়ণসমো নারায়ণবদেব বর্ত্তপ্রত্যাহ,—দেব ইতি ।

মৃন্ক্ন ততুশাসনার্থং সর্কাণিষয়াংস্কাক্ত্ মিকুনপি তদভীষ্টোপণাদনয়া ভক্তবশ্বহাৎ ভলতে। অস্মাংস্ক স্থাপি সংকাশিক স্বাধিষয়াংশীকা অপি স্বং কথং ন ভল্পনীতার্থং ॥ বি<sup>০</sup> ৩১ ॥

৩১। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ আমাদিকে ধর্ম উপদেশ দিচ্ছ, অথচ নিজ পাপরাশি করতে ইচ্ছা করছ, ইহা অনুচিত, এই আশয়ে গোপীগণ বলছেন— মৈবং ইতি। বৃশংসং — নিষ্ট্র, সাক্ষাৎ মারক যেরূপ হয় ঠিক দেইরূপ নিষ্ঠুর গদিতুং – বাক্য বলার পক্ষে ভবাব্ – এদেশের অধিপতি ধার্মিক বলে খ্যাতিমান নন্দের পুত্র হয়ার যোগ্য নও তুমি। অক্তদেশাধি-পতি মানুষ-ঘাতক-বৃত্তিধারী বরং হওয়ার যোগ্য হলেও হতে পার, এরূপ ভাব। — [ নৃশংসঃ ঘাতুকঃ ক্রুরঃ—ইত্যমর]। আমরা কোটিসংখ্যা হলেও তুমি আমাদের প্রতি একই সঙ্গে এমন ভাবে বাক্শর নিক্ষেপ করেছ, যাতে এখনই শরীর ত্যাগ করে আমরা সকলেই যমপুরে চলে যাব, তোমার উপদিষ্ট গোষ্ঠপুরে নয়। তুমি শতকোটি স্ত্রীবধের পাপরাশি গ্রহণ করে নিচ্ছেই ব্রক্তে যাও। ন্ত্রীবধের পাপ যদি নিতে না চাও, তবে সর্ববিষয় ত্যাগ করে যায়া তোমার পাদমূল ভক্তির পহিত দেবা করতে এদেছে, তাদের ভজনা কর। এখানে 'অক্সবিষয়' না বলে 'সর্ববিষয়' যে বলা হল, এতে ধ্বনিত হচ্ছে, ভগবদঙ্গসঙ্গকে বিষয়ের মধ্যে ধরা যায় না। — ওহে কামিনীগণ! নিজ নিজ পতিগণের দ্বারা কি তোমাদের কাম উপশম হয় না ? যেহেতু ভাদের পরিত্যাগ করে আমাকেই ভগ্নবে বলে এসেছ এরই উত্তরে হে দুরবগ্রহ—( সাধারণ অর্থ ) যাকে দূরীকৃত করা হঃসাধ্য—( বিশেষ অর্থ ) [ হঃ + অবগ্রহ ] ছুষ্ট অবগ্রহ অর্থাৎ বৃষ্টিপ্রতিবন্ধ অর্থাৎ অনাবৃষ্টি যার— [ ''অবগ্রহো—-বর্ষপ্রতিবন্ধ পাণিনী ] এখানে অন্ত পদার্থ মেঘেরই উপযুক্ততা থাকা হেতু ও 'হুং' শব্দ প্রয়োগ হেতু অর্থ দাঁড়াল, হে বিষমাত্রবযু্কি মেঘ! তুরস্থ হলেও তাদৃশ চাতকী আমাদের তুমিই কুফমেঘ-বন্ধু—তুমি দৈবদোষে আজ বিষ বর্ষণ করছ। অবগ্রহম্বরূপ হওয়া হেতু কুপাজল যদি বর্ষণ না করতে পার, না করলে —তোমার বর্ষিত বিষ্ট পান করত আমরা মরে যাব, কিন্তু নিকটস্থ হুদাদির জল পান করব না, এরূপ আমাদের মনোভাব জানবে, এরূপ ভাব। অতএব আমাদের ত্যাগ কর না-যদি নিজের কুতজ্ঞতা ধর্ম রাখতে চাও, এরূপ ভাব। কৃষ্ণ যদি এরূপ কথা উঠায়—হে গোপীগণ, চাতকী মেঘের অপেক্ষা করে এ তোমরা ঠিকই বলেছ কিন্তু ভাতে কি হয়েছে, মেঘ তো চাতকীর অপেকা করে না। চাতকী মরুক কি বাচুক, মেঘের কোনও ক্ষতি নেই। এরই উত্তরে গোপীগণ—সত্যই বলেছ, তবে তুমি তো জড় মেম্ব নও, কিন্তু বিদশ্ধ-চুড়ামণি নারায়ণ সম, কাজেই নারায়ণের মতই ব্যাবহার কর, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, দেব ইতি-যেরপে আদিপুরুষ মুমুক্ষ্দের তাগে না করে তাদের মনোবাঞ্ছা পূরণ করেন, সেইরপ তুমি কর। মুমুক্ষূন্—উপাসনার জন্ম সর্ববিষয় ত্যাগে ইচ্ছুককেও শ্রীনারায়ণ অভীষ্ট মুক্তি সম্পাদনের দারা ভঙ্গেন ভক্তবশ্যতাগুণে। আর আমরা তো সর্ববিষয় সম্পূর্ণ রূপে পরিত্যাগ করেই ভোমার পদতলে এলেও তুমি আমাদের কেন-না ভজন করছ, এরূপ অর্থ। বি<sup>0</sup> ৩১ ।

# ৩২। যৎ পতাপতাপুরুদামনুর ভিরঙ্গ স্ত্রীণাৎ স্থপ্রয় ইতি প্রশ্নবিদা ত্বয়োক্তম,। অস্থ্রেবমেতদুপদেশপদে ত্বুয়ীশে প্রেষ্ঠো ভবাৎস্থনুভূতাৎ কিল বন্ধুরাত্মা।

৩২। **অন্তর্য ঃ** অঙ্গ (হে প্রভো) পতি-অপত্য-স্কর্নাং অনুবৃত্তি (পরিচরণাদিকম্) স্ত্রীণাং স্বধর্ম'ঃ ইতি যৎ ধর্ম'বিদা স্বয়া উক্তং, এবং (উদ্দশ শুক্রাষণ প্রকারেণ) এতং (উপদেশ বাক্যং) উপদেশপদে (উপদেশনাং পাত্রে) উষে স্বয়ি অস্ত্র। ভবান্ থলু তন্মভূতাং (প্রাণিমাত্রাণাং) প্রেষ্ঠঃ বন্ধুঃ আত্মা কিল (ভবতি)।

৩২। মূলালুবাদ ? (অতঃপর কোন প্রথবা তাঁর কথাতেই তাঁকে পরাজিত করতে ইচ্ছা করে বললেন—) পতি আদির সেবা করাই স্ত্রীদের স্বধর্ম, হে কৃষ্ণ! ধর্মবেত্তা তুমি এই যা উপদেশ বাক্য বললে, তা উপদেশাস্পদ ঈথর তোমাতেই থাকুক-না। তুমি প্রাণীমাত্রেরই প্রেক্ ও বন্ধু বলে পর্মাত্মা, স্মৃতরাং সর্বকার্যে প্রেরক। যেহেতু প্রেরকরপে সব দোষ তোমাতেই বর্তাচ্ছে, তাই এই উপদেশ তোমারই প্রয়োজন।

৩২। **শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> ভো<sup>0</sup> টীকা**ঃ নম্ন উক্তো ভর্ত্তঃ গুক্রমণমিত্যাদিনা স্বধর্মঃ কথমতিক্রম্যত ইতি তস্ত্র কর্মমীমাংসামতমাশস্ক্ষ্য ততুপ্মর্দিব্রহ্মমীমাংসামতমালয়্য প্রতিভাবনেন তম্মিরাত্মহুমারোপয়ন্তান্তর্মত দূষণেন নাম্মাক্ম-ধর্ম ইতি প্রতিপাদয়ন্তি—যৎ পতীতি। ধর্মবিদেতি,—সোপহাসমেব সর্বশাস্ত্রোপদেশানাং পদে 'শাস্ত্রঘোনিত্বাৎ', 'তত্ত্ব সমন্বয়াৎ' ( খ্রীব্র স্থু ১।১।৩-৪ ) ইতি ক্যায়েন তত্তাৎপর্য্যবিষয়ে তত এবেশে ত্ব্যেকস্মিনের এবং গুক্রমণপ্রকারেণ এতত্বপদেশবাক্যমস্ত। নত্ন তৎপদন্তমেব ময়ি কথম্ ? তত্র সচ্ছলমাছঃ—কিল বিতর্কে, ভবানাত্মা পরমাত্মা, কথ তাদুশত্বমপি ? তত্রাছঃ—তত্মভূতাং সর্বেষামেব প্রেষ্ঠঃ, নিরুপাধিপ্রেমাম্পদত্ম হাত্মত্বং, তত্তমাদাত্মা, তত্রাপি সর্বেষাং প্রেষ্ঠত্বাৎ প্রমাত্মেতি, তথা বন্ধু: দর্কেষাং নিরুপাধিহিতকারী প্রযাত্মা চ, দর্কাবভাসকত্বেন তাদৃশঃ, ততশ্চ ভবানেব স, ইতি অনেনেশ্রমপি সিদ্ধম্। তশ্মান্তমেব শুশ্রষণীয় ইতি ভাবং। অথবা নহু সদাচারবর্গপূজ্যা যুশ্মাভিস্তাজ্যন্তাং নাম বিষয়াঃ, স্বধর্মস্তরংশ্রমপেক্ষ্যস্তত্ত্ব সাম্বয়মাহঃ—যৎপতীতি। এবমুপদেশকর্ত্তবি অবেচুবৈতত্বপদেশাম্পদত্বমস্ত, স্বমেব তদ্-যোগ্যো ভবসীতার্থঃ। নম্থ কথমেতত্তত্তাহঃ—প্রেষ্ঠ ইত্যাদি। তম্ম্ভৃতাং প্রাণিমাত্রাণাং প্রেষ্ঠশ্চিত্তাকর্যকো বন্ধুঃ সর্ব্বা-ভিল্মিতকারী, অতএবাক্সা, স এব স্বদয়াধিষ্ঠাতা তৎপ্রেরয়িতা বা তম্মাদম্মাকং বা কো দোষঃ? কিন্তু ভবত এবেতি প্রত্যুত ভবানেব তাদৃশদোষপরিত্যাজনায়োপদেশু ইত্যর্থঃ 🕒 অথ পূর্ববিদশ্বয্যপ্রকোহপি যুজ্যতে, স চ তৈর্ব্যাখ্যাত এব, তত্র বিবর্ত্তবাদমব লম্ব্যার্থন্বয়মবিশেষেণাআভ্যুপগমাৎ, তথাপ্যত্র ভোক্তৃত্বমীশিতৃত্বমেব জ্বেয়ং, রাজনির্দ্দেশভোক্ত্রবৎ, অন্তথা জীবস্বাপাতে বিবক্ষিতস্বাসিন্ধে:। সামান্ততো নির্দেশস্ত জীবস্ত দৃষ্টান্তস্বাপেক্ষয়া, তস্ত সব্ব'স্বরপত্ব-স্থাপনাপেক্ষয়া চ। দ্বিতীয়ে ন দ্বিত্যাদিকং কাকুগম্যং, তথা পর এবোপদেষ্টা ভবতি, ন হাত্মন আত্মৈবেত্যহুপদেষ্ট্ স্কং, ততশ্চা-স্থাকমুপদেষ্ট্ স্বাভাবে সাক্ষাৎ ক্বতাত্মতে চ ন পতিশুশ্রষণাদি-বিধিগোচরমিতি ভাবঃ। শ্রীবৈঞ্বমতেনান্তদর্থদ্বয়ম্। অথবা ষত্তুনিতি—তত্ত প্রথমার্থে স্বামিনি আশ্রয়ত্মেন বৃত ইতার্থঃ ''দেবর্ষি-ভূতাপ্তনূণাং পিতৃণাম্' (শ্রীভা ১১।৫।৪১) ইত্যাদে:। তদেবং ততুপাসনমহিমন্বারা ধর্মং প্রত্যাখ্যায় বস্তুবিচারন্বারাপি প্রত্যাখ্যায়তে। যদ্বতি অধিষ্ঠানত্বং, তত্তৎ-স্্র্ত্যাশ্রয়ত্বং, 'যস্ত ভাসা সর্ক্র মিদং বিভাতি' (শ্রীকঠ ২।২।১৫, শ্রীমৃ ২।২।১০, শ্রীম্বে ৬।১৪) ইতি শ্রুতেঃ। অত্তৈ শ্বর্যার্থেয়ু কিলেতি নিশ্চিতম্। উপদেশ-পদে ইতি শাস্ত্রগ্রন্থেশ্ চরণারবিনদ ইত্যর্থঃ, ইত্যপি ব্যাক্র্বস্তি। অত্র নর্মোদং তত্ত্বযোবাস্ত্র, স্বমেব মোহিনীরপেণাজিতবৎ স্ত্রী ভূতা পত্যাদিলেবাধন্ম মাচরেত্যর্থঃ। কৃতঃ ? উপদেশপদে

শুরাবিত্যর্থা, অন্তথা শুর্বনম্প্রিতে কম্মণি শিয়াণামপ্রবৃত্তিঃ স্থাৎ। তত্র চ ছমেব সমর্থ ইত্যাহ্য:—সৈশে সর্বর্ধ কাসমর্থে, ন তু ক্রত্রিমন্ত্রীছে ন কোহপি ছয়ি প্রীতিং ক্র্যাদিতি মন্তর্যম্। সভাবত এব তব সর্ব্বপ্রেইছাদিত্যাহ্য:—প্রেষ্ঠ ইতি। বন্ধ্রাত্মা মনোহরস্বভাবঃ। নিষেধার্থশ্চায়ম্—অঙ্গ হে ক্রন্ধ পত্যাদীনামমুর্ত্তিঃ স্ত্রাণাং স্বধ্মাঃ স্বৃত্ব অধন্ম, ইতি ষন্ধর্মবিদাপি স্বয়োক্তম্, অন্তাদৃশ্যোজনয়া চ্ছলেন প্রতিপাদিতমিত্যর্থঃ। অমারয়া যো ভর্ত্তাইত্যাহাতিপ্রায়াং। এবমেতৎ ক্রন্ম এব সত্যুপদেষ্টরি সর্বাং বক্ত্রুং ব্যবহর্ত্ত্বুঞ্চ সমর্থ ইত্যর্থঃ। তন্মিংছ্বেরাল্পন্ধ, তেন স্বমেবোপদেক্ষা ভব ইত্যর্থঃ। কথম্? তত্রাহুঃ—তন্মভূতাং প্রীর্দ্দাবনাদিন্ধিত-চত্র্বিষপ্রাণিনামপি প্রেষ্টঃ প্রেমবিষ্য়ো বন্ধুঃ প্রেমকর্তা, অতএবাত্মা; 'সাধবো হন্দয়ং মহুং সাধ্নাং হাদয়ং ছহম্' (প্রীভা ১।৪।৬৮) ইতিবৎ পরম্পরন্তর্যাশ্র ইত্যর্থঃ। তন্মান্থনি ছমেব তেম্বনন্তের্যু বিরক্তঃ স্থাত্তন। বয়মপি স্বেমু স্বল্পপ্রাণান্ত্রের হামিত্রযোজনায় ধর্মপ্রাপ্রেয়ু চ স্থামেত্যর্থঃ। তত্র চামান্থেব তাবদ্বিরক্তো ভবেতি নম্ম'-তাৎপর্য্যম্। যন্ধা, যথা তথা বা ষোজনা ভবতু, 'ভর্ত্তুঃ শুক্রায়াং লোট্, ভবিত্তুং যোগ্যমিত্যর্থঃ। যতঃ প্রেষ্ঠ ইত্যাদি ভর্ত্র্বিচারম্বন্মাভিরেব জ্ঞায়ত ইতি ভাব ইতি॥ জী০ ৩২ ট

৩২। খ্রীজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ কৃষ্ণ যেন প্রশ্ন উঠাচ্ছেন, 'পতি প্রভৃতির সেবা স্ত্রীদের পরমধর্ম পূর্বে এরূপ তো আমার দারা বলাই হয়েছে, তবে আমার সেই বাক্য কি করে লজ্বন করবে ? কুফের এরূপ কর্মমিমাংসা মত আশঙ্কা করে গোপীগণ ব্রহ্মমিমাংসা আগ্রয় করত প্রতিভাবলে কৃষ্ণেতে আত্মত্ব আরোপ করত তাঁর মত দূষণের দ্বারা প্রতিপাদন করছেন, 'তাদের অধর্ম হবে না'- এই আশয়ে বলা হচ্ছে- যৎপত্যাদি ইতি। প্রমবিদ্ এই পদে কুঞ্জের প্রতি উপহাস ধ্বনিত হচ্ছে। — গোপীরা বলছেন পতি-সেবাদিরূপ উপদেশ বাক্য 'উপদেশ-পদ' তোমাতেই পাকুক। 'উপদেশ-পদ' শব্দের এখানে অর্থ হল, সর্বশাস্ত্রোপদেশের তাৎপর্য বিষয় বক্ষ — এ বিষয়ে প্রমাণ "বক্ষ শাস্তের উৎপত্তি কারণ", "বক্ষ নিখিল শাস্ত্র-প্রমাণের তাৎপর্য" —( শ্রীব্রহ্মস্ত্র ১।১।৩-৪)। **উপদেশ পদে ভুয়ীশে ইতি**— স্থুতরাং একমাত্র উপদেশাস্পদ ঈশ্বর তোমাতেই থাকুক, এবং — এইরূপে অর্থাৎ পতিসেবারূপে এই উপদেশ বাক্য থাকুক। কৃষ্ণ যেন বলছেন, আচ্ছা শাস্ত্র-উপদেশের তাৎপর্য বিষয় আমি কি করে হতে পারি ? এর উত্তরে গোপীগণ ছলনা সহকারে বলতে লাগলেন— কিল—বিচারে, ভবান আত্মা— তুমি 'আত্মা' অর্থাৎ পরমাত্মা। কি করে পরমাত্মা হলাম ? এরই উত্তরে, তলুভ্তাং —প্রণীমাত্রের সকলেরই (প্রষ্ঠঃ – যা নিরুপাধি প্রেমের আস্পদ, তাই আত্মা, স্থতরাং তুমি আত্মা। এর মধ্যেও আবার সকলের প্রেষ্ঠ হওয়া হেতু তুমি পরমাত্মা। তথা বন্ধু – সকলের নিরুপাধি হিতকারী। পরমাত্মাও সবকিছুর প্রকাশক হওয়া হেতু তাদৃশ, অতএব তুমিই সেই পরমাত্মা— এর দ্বারা তোমার ঈশতাও সিদ্ধ হল। অতএব তুমিই সেবনীয়, এরূপ ভাব।

অথবা, পূর্বপক্ষ, কৃষ্ণ যেন বলছেন, হে সদাচারবর্গপূজ্যা! তোমরা বিষয় ত্যাগ করতে চাও

তো কর, কিন্তু স্বধর্মের অপেক্ষা তো অবশ্য উচিত, এরই উত্তরে অস্থার সহিত গোপীগণ বললেন— যৎপতি ইতি। এইরূপ উপদেশ-কর্তা তোমাতেই উপদেশাপ্পদত্ব থাকুক, তুমিই তার যোগ্যা, এরূপ অর্থ। পূর্বপক্ষ, এ কি করে হতে পারে ? এরই উত্তরে, প্রেষ্ঠ ইত্যাদি—তুমিই 'তন্থভূতাং' প্রাণীমাত্রের 'প্রেষ্ঠ' চিত্তাকর্ষক 'বন্ধু' স্বাভিলাষ পূরণকারী, অতএব 'আত্মা', এই আত্মাই হৃদয়-অধিষ্ঠাতা, বা হৃদয়ের প্রেরয়িতা; কাজেই আমাদের কি দোষ ? কিন্তু দোষ তোমারই, প্রত্যুত তাদৃশ দোষ পরিত্যাগ করাবার জন্ম তোমাকেই উপদেশ দেওয়া প্রয়োজন হয়ে পড়েছে।

অতঃপর এখানে ঐশ্বর্ঘ পক্ষেও অর্থ সঙ্গতি হয়। ইহা প্রীম্বামিপাদ ব্যাখ্যা করেছেন— কিন্তু সেখানে বিবর্তবাদ অবলম্বন করে প্রথমে অভ্যুগম স্থায়ে কেবল 'আত্মা' স্বীকৃত হয়েছে। বিশেষ ভাবে বলা হয় নি, ইহা জীবাত্মা কি প্রমাত্মা। তথাপি প্রজ্ঞার দেশভোগ দ্বারাই যেমন রাজার ভোক্ত্ব-নিদেশি স্বীকৃত সেইরূপ এখানে জীবাত্মার ভোগের দ্বারাই আত্মার ভোক্ত্ব, বস্তুতঃ ভোগ নেই, ইনি ঈশ্বর। অন্থথা 'আত্মা' পদে 'জীব' অর্থ করলে বক্তব্য বিষয় সিদ্ধ হয় না। তবে সাধারণ ভাবে নিদেশি, জীবের দৃষ্টান্তব্ব, আর ক্ষেত্র সর্বস্বরূপক স্থাপন অপেক্ষায়।

স্বামিপাদের টীকায় 'অথবা' দিয়ে যে অর্থ আছে, যথা— 'নতু হং ধর্মোপদেষ্টা কিন্তু ভবানাত্মতি' অর্থাৎ 'তুমি তো ধর্মোপদেশক নও বা তোমার নিকট আমরা ধর্মশাস্ত্র জিজ্ঞাসা করতে আসি নি । কিন্তু তুমি 'আত্মা', এই যে কথা, ইহা মিনতি স্চক, এরপ বুঝতে হবে । তথা এই আত্মা তুমি ভিন্ন অপর কেউ-ই আমাদের উপদেষ্টা হতে পারে, আত্মা কখনত্ত-ই উপদেষ্টা হতে পারে না ৷ আত্মার উপদেষ্টা আত্মা নিজেই হতে পারে না, কাজেই আমাদের কেউ উপদেষ্টা না থাকায় ও আত্মা তোমাকে আমরা সাক্ষাংকার করায় পতি শুক্রাবাদি আমাদের পক্ষে বিধিসম্মত নয়, এরপ ভাব ।

শ্রীবৈষ্ণবমতের উপর প্রতিষ্ঠিত অস্ত অর্থন্বয় ঃ তার মধ্যে প্রথম অর্থ— [ শ্রীষ্ণামিপাদ বলেছেন— 'যহুক্তং এতদ্ উপদেশ পদে ' বরণ করেছে, তাদের প্রতিও কি এতাদৃশ উপদেশ ? 'না কখনও নহে'।] 'স্বামী বলে বরণ করেছে, তাদের প্রতিও কি এতাদৃশ উপদেশ ? 'না কখনও নহে'।] 'স্বামী বলে বরণ করেছে' বাক্যের অর্থ এখানে 'আশ্রয় রূপে বরণ করেছে'। যিনি শ্রীভগবানকে আশ্রয় রূপে বরণ করেন তার ধর্মের কোন অপেক্ষা থাকে না— ইহা ( শ্রীভা ১১।৫।৪১ ) শ্রোকে বলা হয়েছে, যথা—'যিনি কৃষ্ণের চরণ আশ্রয় করেন, তিনি দেবতা, ঋষি, আশ্রীয়স্কলন বা পিতৃগণের কিন্ধর বা কাহারও নিকট ঋণী নন।'' এইরূপে কুষ্ণোপাসনা মহিমা দ্বারা ধর্ম প্রত্যাখ্যান করবার পর এখন বস্তু-বিচার দ্বারাও ধর্ম প্রত্যাখ্যান করা হচ্ছে, যথা— [স্বামিপাদ 'যদ্বা' দিয়ে অর্থ করলেন— তোমার উপদেশ, পতি প্রভৃতির পদে অর্থাৎ অধিষ্ঠানে থাকুক, এই অধিষ্ঠান ঈশ্বর তুমি।] এখানে এই ব্যাখ্যায় 'অধিষ্ঠান' শব্বের অর্থ করা হল, সেই সেই

পতি-পুতাদি-ফ্র্তির আশ্রয় ঈশ্বর, কারণ শ্রুতিতে উক্ত আছে— ''যাঁর প্রকাশের দারা নিখিল বিশ্ব প্রকাশিত হচ্ছে।'' এখানে ঐশ্বর্যপর অর্থে— 'কিল' পদের অর্থ নিশ্চয়। উপদেশ পদে— শাস্ত্র-গুরুর দারা উপদেশ যোগ্য চরণারবিন্দে—শ্রীভগবংচরণারবিন্দই তাঁরা উপদেশ করে থাকেন, কারণ—পতি প্রভৃতির মধ্যেও পরমাত্মা রূপে শ্রীভগবানই থাকেন— কাজেই তাদের দেহেও শ্রীভগবানই সেব্যরূপে উপদেশ্য— (ঘটের পূজা কেউ করে না, ঘটে অধিষ্ঠিত দেবতারই পূজা করে) এখানে শ্রীভগবংচরণারবিন্দ ব্যতীত বর্ণাশ্রম ধর্ম পতিসেবাদি নিবারিত হয়েছে।

এখানে গোপীদের কৃষ্ণের প্রতি পরিহাস— আস্ত্রেরতেমপুপদেশপদে—তোমার এই পতিসেবাদি করার উপদেশ তোমাতেই থাকুক। শোনা যায়, তুমি না-কি মোহিনীরূপে অজিতের ন্যায় স্ত্রী হয়ে পতি প্রভৃতির সেবাধর্ম আচরণ করেছ— কারণ তুমি উপদেশ-পদ অর্থাৎ গুরু, অন্যথা গুরু নিজ আচরণ দারা কোন কর্ম না শেখালে তাতে শিয়ের প্রবৃতি হয় না। এ-বিষয়ে তুমি সমর্থও বটে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, ঈষে— সর্বকলা সমর্থ—কৃত্রিম গ্রীরূপ তোমাতে কেউ গ্রীতি করবে না, এরূপ মন্তব্য করাও ঠিক হবে না— স্বভাবতঃই তোমার সর্বপ্রেষ্ঠতা প্রভৃতি গুণ আছে এই আশয়ে বলা হচ্ছে, প্রেষ্ঠ— নিরুপাধি প্রেমাস্পদ্ধ বন্ধুরাত্মা— মনোহর স্বভাব।

উপেক্ষাময় অর্থ १ তে কৃষ্ণ! পত্যাদির সেবা করা খ্রীদের স্থপ্থর্ম— [য়+অধর্ম] স্মুষ্ঠ্ অধর্ম, এই যে ধর্মবিদ্ হয়েও তোমার দ্বারা উক্ত হল অর্থাৎ অক্সাদৃশ যোজনাদ্বারা ছলে প্রতিপাদিত হল— 'অকপটে যে পতি' সেই শ্রীকৃষ্ণকেই সেবা করা উচিত, এই অভিপ্রায়েই এখানে এরপ বল হল। এই যে কথা তোমার দ্বারা বলা হল, তা উপদেষ্টা তুমি 'ঈ্ষ' সর্বসমর্থ হওয়া হেতু বলতে ও অনুরূপ ব্যবহার করতে সমর্থ। এই উপদেশ তোমাতেই থাকুক অর্থাৎ এই উপদেশের পাত্র তুমিই হও। কেন ? এরই উত্তরে ত্রুভূতাং— শ্রীকৃদাবনন্থিত চতুর্বিধ প্রাণীরও প্রেষ্ঠ— প্রেম বিষয় বল্পু— প্রেম কর্তা, অতএব আত্মা তুমিই। ''সাধুগণ আমার হৃদয়, আমি সাধুগণের হৃদয়' — (প্রীভা ৪।৬৮) এই কথা মত পরস্পর হৃদয়-আশ্রয়। স্ক্তরাং যদি তুমিই সেই অনস্থ বৃদ্যাবনবাসীর প্রতি বিরক্ত হও, তা হলে আমরাও অতি অল্প সংখ্যক সেই পতি প্রভৃতি বৃদ্যাবনবাসীর প্রতি বিরক্ত হয়ে পড়ব তোমার মনোধর্ম প্রাপ্তিতে। এখন তো এই বনে তুমি আমাদের প্রতি আসক্তি ত্যাগ করে বিরক্ত হও, এই কথার তাৎপর্য রিসকতা।

অথবা, যেমন তেমন করেই শব্দ যোজনা হোক অর্থ এরূপ হবে, যথা— হে কৃষ্ণ ! স্থলদ্গণের সেবা করা স্ত্রীদের স্বধ্য, ধর্মবিং তুমি এ-ই যে বললে ইহা উপদেশ কর্তা তোমাতেই থাকুক, যেহেতু তুমি প্রাণীগণের প্রিয়, বন্ধু, আত্মা। 'ভতু' বিচার তো আমরাই জানি, এরূপ ভাব। জী ৩২॥

৩২। **ত্রীবিশ্ব টীকা ঃ** অথ কাশ্চিৎ প্রথরাস্তদ্বচনেনৈব তং পরাজেতুকামা আহুঃ,—যদিতি। পত্যাদীনাং

অনুবৃত্তিঃ স্ত্রীণাং স্বধশ্ম ইতি যত্ত্যোক্তং এতদৈবমস্তব্যনেন প্রকারেণ ভবতু। নাত্র বিবদামহে এতদেবাম্মাতিঃ প্রতিক্ষণং ক্রিয়তে ইতি ভাব:। নমু, কেন প্রকারেণ? তত্রাহ্য—উপদেশস্ত পদে আম্পদে ধন্মে<sup>ন</sup>পদেশকর্ত্তরি দ্বয়ি অন্বর্ত্তিতে সত্যের পত্যাদীনামন্ত্র্ত্তি ক্ল.চিতেত্যর্থ:। প্রথমং ধন্মে পদেষ্টা আচার্য্য: উপদেব্যতে, পশ্চাত্ত্পদিষ্ট আচ-রণীয়ো ধর্ম ইতি স্থায়াৎ। আচার্য্যান্তবৃত্ত্যৈব নিম্নপ্র্টয়া ধর্ম' সিধ্যেদিতি চ শাস্ত্রং তত্ত্রাপি ঈশে প্রমেশ্বরে যত্তা-চার্য্য এব পরমেশ্বরঃ স্থাত্তর্হি কিম্তেতি। কিঞ্চ, ঈশ্বরত্বাদেব তর্তৃতাং ত্মাত্মা আত্মহাদেব প্রেষ্ঠ: প্রেষ্ঠত্বাদেব বন্ধুরিতি। অয়মর্থঃ,—পত্যাদীনাং পরমাত্মনহিতানামেবান্ধবৃত্তিঃ শাস্ত্রোক্তা। আত্মরাহিত্যে তু সতি সন্থ এব গৃহা-নিঃসারিতানাং তেষাং নভাদেস্তটে মু্থানি দহস্তে ইতি ধর্ম শাস্ত্রম্ । অতো মূর্ত্তপাত্মনস্তবৈবাত্মবৃত্ত্যা পত্যাভাত্মবৃত্তি সিদ্ধিঃ কিমন্তৈস্তং প্রতিকূলত্বাদেব নিরাত্মকৈৰ শ্বমুথৈঃ পত্যাদিভিরিতি। নতু, পূর্ণপ্রেম্ন এশ্বর্যজ্ঞানাবরকত্বাদাসাঞ্চ সম্পূর্ণপ্রেমবত্তাৎ কথমেতাদৃশমেশ্বর্যজ্ঞানং সম্ভবেৎ ? উচাতে, নারদপঞ্চরাত্রাত্মজলক্ষণো ভক্তিরসামৃতাদিষু ব্যাখ্যাতঃ প্রেমাছনিশনৈদর্গিকৌ । । বরহদংযোগরদাত্মভাবকোহপি। "ব্রন্ধানন্দো ভবেদেষ চেৎ প্রার্দ্ধগীকৃত:। নৈতি ভক্তিস্থান্তোধেং পরমাণুতুল্যমপী''তি রদামতোক্তের দ্বানন্দান্তভ পরং পরাদ্বাধিকোহপি বিরহে তীব্রাংগুকোটেরপ্যধিকং সন্তাপয়ন্ত্রৈশ্ব্যামাধ্ব্যসম্বন্ধিনঃ সর্বানেব ভগবতো গুণান্ প্রচোত্তয়ত্যেব নতু কাংশ্চিদার্ণোতি, বিরহস্ত স্ব্যতুল্যত্বেন সর্বপ্রত্যোতকত্বাৎ, সংযোগে তু শুধাংশুকোটেরপ্যধিকমাহলাদয়নাধুর্য্যময়ানের ভগরতো গুণান্ প্রত্যোতয়তি। সংযোগস্থ স্থধাংশুতুল্যাত্মেন স্থধয়। মাদনাদেরৈশ্বর্যাবরণাৎ। যত্র সংযোগেপ্যৈশ্বর্য্য প্রছোততে তত্র প্রেমণ এবাপর্নভ্মবগন্তব্যং, অত্র ত্বাসাং ভাবিবিরহভাবনাবতীনাং বিরহ এব ইয়ং মাহাত্ম্যক্ত্রিরপি প্রেমক্তব। প্রেমা হুসদপি মাহাত্ম্যং ক্ষোরয়তি। কিমৃত সৎ; অতন্তদতিশয়স্থ তদতিশয়মেব। যথাদিভরতচরিতে—"কিম্ব অরে আচরিতং তপন্তপ্-স্বিক্তা, যদিয়মবনিরিত্যাদী"তি শ্রীজীবগোস্বামিচরণাঃ ॥ বি<sup>0</sup> ৩২ ॥

৩২। প্রীবিশ্ব টীকালুবাদ । অতঃপর কোনও প্রখরা তাঁর বচনেই তাঁকে পরাজিত করতে ইচ্ছা করে বললেন— যদিতি। 'পতি আদির সেবা করাই স্ত্রীদের স্বধর্ম', এই যা তুমি বললে এতদেবমস্তল— তাই হোক-না, এ বিষয়ে বিবাদ কিছু নেই, এতো আমরা সব সময়ই করে যাচ্ছি, এরপ ভাব। কৃষ্ণ যেন প্রশ্ন তুলছেন— কি প্রকারে ? এরই উত্তরে গোপীগণ— উপদেশ পদে— উপদেশের পাত্র ধর্মাপদেশ কর্তা তোমাতে 'অরুবর্তিত' সেবা নিয়োজিত হতে থাকলেই পতি আদির সেবা হয়ে থাকে। ইহাই যুক্তিসিন্ধ— 'প্রথমে ধর্মাপদেশ্বী আচার্যকে সেবা কর. তৎপর উপদিষ্ট আচরণীয় ধর্ম' এই স্তায় অনুসারে, এবং শাস্ত্র বলে, নিক্ষপট ভাবে আচার্য-সেবা দ্বারাই ধর্ম সিদ্ধ হয়। এর মধ্যেও কিশে— পরমেশ্বরে, যদি সেই আচার্যই পরমেশ্বর হয়, তবে-যে হবে এতে আর বলবার কি আছে। আরও, পরমেশ্বর হওয়া হেতুই তবুভূতাং— দেহধারিদের তুমি আত্মা হওয়া হেতুই প্রেষ্ঠ, প্রেষ্ঠ হওয়া হেতুই বন্ধু। এর অর্থ ঃ শাস্ত্রের উক্তি হল. যে পত্যাদির মধ্যে পরমাত্মা বিস্তনান ভাবেরই সেবা করবে। পরমাত্মা দেহ ছেড়ে চলে গেলে সঙ্গে তাদিকে ঘর থেকে বের করে এনে নদী প্রভৃতির তটে মুখাগ্রি করতে হয়। — ইহাই ধর্ম শাস্ত্র। অতএব মূর্ত পরমাত্মা তোমার সেবাদ্বারা পতি প্রভৃতির সেবা কি প্রয়োজন ? পূর্বপক্ষ, আচ্ছা পূর্ণপ্রেমের ঐশ্বর্ত্তান-আবরক

৩৩। কুর্ব্বান্তি হি ত্বয়ি রতিং কুশলাঃ স্থ আত্মন, নিত্যপ্রিয়ে পতিসুতাদিভিরাতিদৈঃ কিম, । তন্ত্রঃ প্রসাদ বরদেশ্বর মান্ম ছিন্দ্যা আশাং ধৃতাং ত্বয়ি চিরাদরবিন্দনেত্র॥

৩৩। **অন্তর্য় ঃ** (হে) আত্মন্ ? কুশলা হি স্বে (আত্মরপে) নিত্যপ্রিয়ে ত্বয়ি রতিং কুর্বন্তি, আর্তিনৈঃ পতিস্থতাদিভিঃ কিং (হে) অরবিন্দনেত্র, (হে) বরদ, (হে) ঈশ্বর ! তৎ (তম্মাৎ) নঃ (অম্মাকং) ত্বয়ি চিরাৎ ধৃতাং আশাং মাম্ম ছিন্দ্যাঃ।

৩৩। মূলাবুবাদ ঃ (পূর্ব শ্লোকের সিদ্ধান্তই সদাচারের দারা দৃঢ় করা হচ্ছে—)
চতুর লোকদের তুমিই মমতাম্পদ, তুমিই অহস্তাম্পদ; তাদের স্বাভাবিক প্রীতি তোমাতেই নিত্য
ধৃত হয়ে আছে। ছঃখদ পতি স্থতাদিতে কি প্রয়োজন ? স্থতরাং আমাদের প্রতি প্রসন্ম হও.
প্রাণে বাঁচতে দেও। হে বরদেশ্বর! হে অরবিন্দলোচন! বাল্যাবিধিই তোমার রোপিত আশালতা
হৃদয়ে ধারণ করে আছি, আজ সেই ফলবতী লতা ছেদন করোনা।

ধর্ম থাকা হেতু কি করে সম্পূর্ণ প্রেমবতী এঁদেরও এতাদৃশ ঐশ্বর্যজ্ঞান সম্ভব হল ? এর উত্তরে বলা হচ্ছে, — নারদপঞ্চরাত্রাদিতে উক্ত প্রেমের লক্ষণ ভক্তিরসায়তসিন্ধু প্রভৃতি প্রস্থাদিতে এরপ ব্যাখ্যাত হয়েছে, যথা— 'বিরহ ও মিলন রস হেতু প্রেমা সতত নৈসর্গিক ঔষ্ণা ও শৈত্যবান্।' এই প্রেমের অনুভাব (কার্য)— পরমানন্দ সাগরের উত্তাল তরঙ্গ প্রভাবে প্রেমিক দেহে অন্তৃত অশ্রুকম্পুলকাদি বিকার। — "কোটিকোটি গুণীকৃত ব্রহ্মানন্দও এই ভক্তিস্থ্যসাগরের পরমাণ্ তুলাও নয়।" — ভক্তিরসায়ত। বিরহে ব্রহ্মানন্দ-অন্থতবে বাধা পড়লে সন্তাপের যে পরিমাণ তীব্রতা হয়, তার কোটিকোটি গুণ থেকে অধিক তীব্র সন্তাপ অনুভব হয় প্রেমিকজনের — এই সন্তাপ-তেজে শ্রীভগবানের ঐশ্বর্য-মাধুর্য সম্বন্ধী সকল গুণই বিশেষ ভাবে প্রকাশিত হয়, কিছুই অপ্রকাশিত থাকে না— বিরহ স্ব্রুক্তা হওয়ায় এর সর্বপ্রকাশতা গুণ থাকা হেতু। সংযোগ কোটিকোটি চন্দ্র থেকেও অধিক আনন্দ জন্মিয়ে কেবল শ্রীভগবানের মাধুর্যময় গুণই প্রকাশ কয়ে থাকে, — সংযোগ স্থাতুলা হওয়ায় স্থধার মন্ত্রতায় ঐশ্বর্য আচ্ছন্ন থাকা হেতু। যেখানে সংযোগেও ঐশ্বর্য প্রকাশিত হয়, দেখানে প্রেমের অপূর্ণতা আছে ব্রুতে হবে। এখানে এই ভাবিবিরহনতী গোপীদের বিরহে এই ঐশ্বর্য মর্থাৎ ঈশ্বর জ্ঞানের ক্তৃতিও প্রেমকৃতই। যেখানে মাহাত্ম্যার ক্রেনির ক্তৃতি করায়— যেখানে আছে সেখানে যে করাবে, তাতে আর বলবার কি আছে ? বি<sup>০</sup> ৩২ ॥

৩৩। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> ভো<sup>0</sup> টীকা ও এবং শাস্ত্রবলেন পত্যাদৌ শুক্রাষণং প্রত্যাধ্যায় সদাচারবলেনাপি প্রত্যাচক্ষাণা 'মাতরঃ পিতরঃ পুত্রাঃ' (শ্রীভা ১০।২৯।২০) ইত্যাদিনা প্রপঞ্চিতং তৎম্নেহনিগড়ং বিশেষতঃ পরিহ-রম্ভি—কুর্বন্তি হীত্যদ্ধিন; হি প্রসিদ্ধৌ। কুশলাঃ 'য এতস্মিয়হাভাগাঃ প্রীতিং কুর্বন্তি মানবাঃ' (শ্রীভা ১০।২৬।২১)

ইতি শ্রীগর্গ বাক্যান্থনারেণ সারাসারবিবেকচতুরাস্বায় নিতাপ্রিয়ে স্বাভাবিকপ্রেমাম্পদরূপে রতিং প্রীতিং কুর্বন্তীতি তস্ত স্বন্দিন্ প্রন্থিংশ্চ স্থময়ক্ষুরণভিপ্রেতম্। পত্যাদীনাং তদ্বৈপরীত্যমাহঃ—স্বে আত্মান্ধে, আত্মন আত্মনি চ, আর্তিদেঃ ত্বংপপ্রদৈঃ। তাদৃশভগবদ্বিমুখতাপাদক।শ্বনিবারণ-তাৎপর্য্যাৎ, অতস্তৈঃ পত্যাদিভিরশ্বাকং কিং প্রয়োজনম ? স্ব ইতি সর্বনামত্বেহপি পূর্বাদিত্বেন স্থাৎ স্মিনোর্বিকল্লাৎ। তদেবং প্রথমদিক্স্থিতা 'ভক্তা' ভজম্ব, ইত্যুপক্রমান্ত্রূপং বিবক্ষিত-মৃপসংহরন্তি, তত্তস্মানোহস্মাকং সম্বন্ধেহস্মান্ প্রতীত্যর্থঃ। প্রসাদস্তৈশাবশুকার্য্যতাভিপ্রায়েণ ব্যতিরেকমুখেনাভিব্যঞ্জয়ন্তি— মাম্মেতি। চিরাৎ আ বোধোদয়াৎ ধৃতাং নৈশ্চল্যেন কৃতামিতি পতিভিঃ সহ তৎসম্বন্ধো নিরস্তঃ। মা ছিন্দ্যাঃ, কিন্ত সফলয়েত্যর্থঃ; অন্তথা তচ্ছেদেন তদেকালম্বনজীবানামস্মাকং সছো জীবনচ্ছেদঃ স্থাদিতি ভাবঃ। আশামেব বিশেষেণ ব্যঞ্জয়ন্তি—হে বরদ, কুমারাষু 'সঙ্কল্পো বিদিতঃ' (শ্রীভা ১০৷২২৷২৫) ইত্যাদিনা দত্তবরবিশেষ! হে ঈশ্বর! অন্যেষামপি তুর্ঘটং মন-আদিঘটনাবিশেষসমর্থেতি চিরাদ্ধৃতামিত্যত্র হেতুঃ। হে অরবিন্দনেত্রেতি, 'শ্রতুদাশয়ে' (খ্রীভা ১০৷৩১৷২) ইত্যাদি বক্ষ্যমাণাৎ, অরং চক্রপ্রান্তং তদিব অরং তৎপত্রাগ্রভাগঃ, স্কুদয়চ্ছেদকত্বেন তদ্বিদ্দতীতি তু সংরম্ভস্তান্তঃস্থিতেঃ; শ্লেষশ্চ—অরবিন্দবদ্রাত্রাপ্রকাশমানে নেত্রে যস্তেত্যতঃ প্রমস্থন্দরীম্বপি অম্মাস্থ সম্প্রতি তবো-পেক্ষা যুক্তৈবেতি নর্মজ্যোতনা চ। কিঞ্চারবিন্দরূপকেণ দুষ্ট্যাপি সর্কোষাং তাপহারিত্বং ধ্বন্দিতম্ ; অতোহস্মাস্থ তবৈ-পরীত্যমযুক্তমিতি ভাব:। ঐশ্বর্যার্থস্থ—হি শাস্তপ্রসিদ্ধৌ, কুশলা: শ্রীনারদাদয়:, রতি ভাবং, ন তু প্রস্কামাত্রম; তচ্চ ষোগ্যমিত্যাহ্য-নিত্যপ্রিয়ে। কুত্যে নিত্যক্ষ প্রিয়ত্বঞ্চ প্রতাহ্য-স্বে আত্মনপ্রিয় আত্মনি পরমাত্মনী-তার্থ:। 'রুঞ্মেনমবেহি অমাত্মানমধিলাত্মনাম' (শ্রীভা ১০।১৪।৫৫) ইত্যুক্তে:। এতেন তম্ম স্থরপত্ঞ ধ্বনিতম, অত্যথা নিরুপাধিপ্রেমাম্পদত্তং ন স্থাৎ; অতোহশাক পত্যাদিভিঃ কিম্? অপি তু ন কিঞ্চিৎ প্রয়োজনমিত্যর্থ:। নম্ ভবতীনাং পত্যাদয়োহপি মাদৃশা নিত্যপ্রিয়া এব, নেত্যাহঃ—আর্ভিদৈস্তাদৃশকুশলবুলাভিল্যিতাম্মদীয়-ভগবদ্ধজন-বিরোধিভিঃ কিম্? হে বরদেশরেতি বরস্থাব্যভিচারিত্বং দর্শিতমিতি, এবমূত্রত্রাপ্যহম্। নিষেধার্থশ্চায়ম—নম্বহং তহুভূতাং প্রেষ্ঠণেত্তর্হি প্রস্বোচিতপ্রেমকর্তারস্তে ইব ভবত্যোহপি স্বোচিতং স্বত্যাখ্যং ভাবমেব ময়ি কুর্ব্বতামিত্যাশক্ষ্যাহঃ— কুশলা মন্ধলরূপাঃ সাধব্য ইতি যাবৎ। আর্তিদৈহ্ থোবখণ্ডকৈঃ পত্যাদিভিহে তুভিঃ স্বে গৃহাদে আত্মনি চ নিত্যপ্রিয়ে সতি কিং ত্বয়ি রতিং কুর্বন্তি? অপি তু ন, তত্ত্র স্বাদিনাশাপত্তেঃ; তত্ত্রন্থাং হে বরদ বাঞ্ছিতপ্রদ, ঈশ্বর গোক্ল-স্থামিন্, নঃ প্রসীদ; প্রসাদমেবাছঃ—চিরাছয়মত্র মাম্ম ন তিষ্ঠাম, অস্তেলু ডি লঙ্বৎপ্রয়োগ আর্থঃ। শীঘঃ গৃহগ্ম-নায়াহজ্ঞাং দেহীতার্থ:। তথা তায় ধৃতাম্ অবস্থিতাম্ আশাঞ্চাম্মদঙ্গসঙ্গেচ্ছারপাং ছিন্দ্যাশ্ছিষ্কি। 'ধুঞ অবস্থানে' ইতি। অত্র বরদেশ্বরেত্যত্র পরমেশ্বরেতি পাঠোহপীশ্বরবৎ সঙ্গমনীয়ঃ। ছিন্দ্যা ইত্যত্ত ছিন্দ্যাদিতি পাঠে তু ভবা-নিতাধাহার্যাম ॥ জী<sup>0</sup> ৩৩ ॥

৩৩। খ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> টীকালুবাদ ঃ এইরপে শাস্ত্রনলে পতাাদির শুক্রাষা প্রত্যাখ্যান করবার পর এখানে সদাচার বলেও পরিহার করা হচ্ছে— পূর্বে (১০।২৯।২০) শ্লোকে 'তােমাদের মাতা, পিতা, পতি প্রভৃতি তােমাদের না দেখে খুঁজে বেড়াচ্ছে" ইতাাদি বাক্যে জীকৃষ্ণ যে মাতা-পিতাদির প্রতি স্নেহবন্ধনের বিষয় উল্লেখ করেছেন. তাই বিশেষ রূপেপরিহাস করা হচ্ছে, 'কুর্বন্তি হি' অধ্বে শ্লোকে। ছি— প্রসিদ্ধিতে। কুশলাঃ— 'যে-মহাভাগ্যশালী মানুষ এ র প্রতি প্রীতি করে থাকেন" ইত্যাদি গর্ম বাক্য অনুসারে সারাসার বিবেক চতুরপশ্র 'কুশলী'। এরপ কুশলী ব্যক্তিরা বিত্যপ্রিয়ে— স্বাভাবিক

প্রেমাম্পদ রূপ তোমাতে রতিং— প্রীতি করে থাকে— এর দ্বারা নিজেতে ও পরেতে কৃষ্ণের স্থুখনয় স্কুরণ অভিপ্রেত। পতি প্রভৃতির বিষয়ে এর বিপরীত. অর্থাং ছুঃখয়য় স্কুরণ, সেই কথাই বলা হচ্ছে, স্ব আত্মল্— 'স্থে'— আত্মীয় এবং 'আত্মন্' আত্মা (তোমাতে রতি করে থাকেন)। আতিকৈঃ পতিসুতাদিভিঃ— তুঃখপ্রদ পত্যাদি— অভিসার-কালে তাদৃশ ভগবিদ্বমুখতা-কারক বাধাদান তাৎপর্য হেতু পত্যাদি ছুঃখপ্রদ— (তাদের দিয়ে আমাদের কি প্রয়োজন)।

এইরপে প্রথমদিকে স্থিতা গোপীগণ-যে তাদের বক্তব্যের আরম্ভে ৩: প্লোকে বলেছেন, ভক্তা ভজম্ব' অর্থাৎ 'তোমার পদকমল-দেবী আমাদের তুমি ভঙ্গনা কর, ত্যাগ কর না' দেই উপক্রম বাক্যের অন্থরূপ ভাবেই এখানে ৰক্তব্যের উপসংহার করছেন— **তন্ত্র প্রসীদ** – 'ভৎ' সেই হেতু 'নঃ' আমাদের সম্বন্ধে অর্থাৎ আমাদের প্রতি প্রসন্ন হও। প্রসন্নতারই অবশ্য প্রয়োজনীয়তা অভিপ্রায়ে ব্যতিরেক মুখে বিশেষ ভাবের অভিব্যক্তি মান্ম ছিল্দ্যা আশাং— আমাদের আশালতা ছেদন কর না। **ভিরাৎ**— বুদ্ধি উদয় থেকে ধৃতাং – নিশ্চল ভাবে স্থাপিত— এইরপে পতিদের সঙ্গে তাঁদের সম্বন্ধ নিরস্ত হল। 'মা ছিন্দ্যা' ছেদন কর না, একে সফল কর. এরপে অর্থ। অন্যথা তোমার দারা ছেদনে তদেক-আশর-জীবন আমাদের সদ্য জীবনপাত হবে, এরপ ভাব। সেই আশাকেই বিশেষভাবে প্রকাশ করে বলছেন— (হ বরদেশ্বর! 'বরদ' ৰস্ত্রহরণ দিনে তুমি কুমারীগণকে বলেছিলে, "তোমাদের সঙ্কল্প বিদিত হয়েছি" — ( শ্রীভা ১০।২২।২৫) ইত্যাদি কথায় বিশেষ বর দান করেছিলে। 'হে ঈশ্বর' ঈশ্বর বলে তুমি অন্তের পক্ষে যা অসম্ভব, সেই মন-আদিকে কোনও বিশেষ ব্যাপারে নিয়োজিত করতে সমর্থ। তাই বাল্যকাল থেকে আশালতা স্থাপিত হয়েছে। —এ বিষয়ে হেতৃ হে অরবি জবের— তোমার কমলনয়ন দেখলে কোন্ নারী-না তোমাকে পেতে আশা করবে ? একথা পরবর্তী (১০।৩১।২) শ্লোকে 'শরছদাশয়' ইত্যাদি বাক্যে গোপীদের মুখেই প্রকাশিত হয়েছে। [ অর + বিন্দ ] চক্রপ্রান্তের মত তীক্ষ্ণ নয়নকমল-পত্রাগ্রভাগ তুমি ধারণ করে আছ, যা আমাদের হৃদয় ছেদন করে দিচ্ছে, ইহা গোপীদের অন্তর্নিহিত প্রণয়কোপ থেকে উদিত ৰাক্য। এই পদের অর্থান্তরও হয়, যথা— কমল যেমন রাত্রে প্রক্ষুটিত হয় না সেই রূপ তোমার নয়নও রাত্রে খোলে না, নিমিলিত-নেত্র ভোমার পক্ষে পরমস্থলরী হলেও এই রাত্রিতে আমাদের উপেক্ষা করা যুক্তিযুক্তই বটে, ইহা নর্মস্চক বাক্য। আরও 'অরবিন্দ' উপমায় ধ্বনিত হচ্ছে, ঐ কমলনয়নের দৃষ্টি পাতেও তুমি সকলের তাপ হরণ করে থাক; অতএব আমাদের প্রতি এর বিপরীত ভাব যুক্তিযুক্ত নয়।

ঐশ্বর্যার্থ পক্ষে ব্যাখ্যা ঃ কুবস্তি হি রতিংকুশলাঃ— 'হি' শাস্তে প্রসিদ্ধ আছে, 'কুশলাঃ' কুশলী শ্রীনারদাদি তোমাতে 'রতিং' ভাব বিস্তার করে থাকেন, কেবল শ্রাদ্ধামাত্রই নয়। ইহা যোগ্যও বটে, কারণ তুমি যে বিত্যপ্রিয়— নিত্যতা ও প্রিয়তা কোথা থেকে আদে? 'থে আর্মনি' তুমি আত্মারও আত্মা প্রমাত্মা, তাই তুমি নিত্যপ্রিয়। শ্রীভাগবতেও (১০।১৪।১৫) শ্রোকে উক্ত আছে, "হে রাজা পরীক্ষিত! শ্রীকৃষ্ণকে সকল আত্মার আত্মা অর্থাৎ 'প্রমাত্মা' বলে জান।" এর দ্বারা তোমার স্থবরপত্ব ধ্বনিত হচ্ছে, অত্যথা নিরুপাধি প্রেমাস্পদ হতে না তুমি। অতএব পত্যাদি দিয়ে আমাদের কি প্রয়োজন ? কোনই প্রয়োজন নেই। হে কৃষ্ণ! যদি বল, তোমাদের পত্যাদিও আমা সমই নিত্যপ্রিয় তোমাদের নিকট। এরই উত্তরে, না-না তারা আমাদের নিকট হঃখপ্রদ। শ্রীনারদাদি কুশলবুন্দের অভিলবিত যে অত্যদীয়—আমাদের ভগবংভজন, তার বিরোধি এই পত্যাদির কি প্রয়োজন ? হে বর্দেশ্বর— এই সন্থোধনে দেখানো হল, তোমার কাছে বর চাইলেই পাওয়া যায়, এর কখনও অত্যথা হয় না। অতএব আমাদের প্রার্থনা নিক্ষল হবে না, এরপ ধ্বনি। এইরপ পরেও অধ্যহার করতে হবে।

উপেক্ষাময়ার্থের ব্যাখ্যা ঃ হে কৃষ্ণ, যদি বল, আমি যদি প্রাণীমাত্রেরই প্রিয় হই, তবে অস্থাস্ত জন যেমন স্ব স্থ ভাবেচিত প্রেম করে থাকে. সেইরপ তোমরাও নিজ-উচিত রত্যাখ্য ভাবই আমাতে বিধান কর-না ? এরই উত্তরে, কুশলাঃ— মঙ্গলরূপা স্বাধ্বীগণ আতিদিঃ— সর্ব-বিধ ছঃখাপহারী পত্যাদির অবস্থান হেতু 'ম্ব' গৃহাদি ও আত্মা নিত্যপ্রিয় হওয়াতে কখনও কি তোমাতে রতি বিধান করে থাকে। কখনও-ই করে না, কারণ তা হলে তাদের গৃহাদি স্থখ নত্ত হয়ে যেত। অতএব (হ বরদ—! হে বাঞ্ছিতদাতা! (হ ঈশ্লর— হে গোকুল স্বামিন,! আমাদের প্রতি প্রসন্ন হও, অর্থাৎ অনুচিত কর্ম থেকে নিবৃত্ত হও। সেই প্রসাদ বলা হচ্ছে, চিরাৎ মাদ্ম—বেশীক্ষণ আমরা এখানে থাকতে পারব না। শীঘ্র গৃহ-গমনে আমাদের অনুজ্ঞাদেও। তথা ভূমি ধৃতাম্— তোমার মনে অবস্থিত আমাদের অঙ্গঙ্গ রূপ আশা ছেড়ে দেও। এই শ্লোকের পাঠ ভেদ আছে— বরদেশ্বর স্থানে 'প্রমেশ্বর'. 'ছিন্দ্যাঃ' স্থানে 'ছিন্দাং' পাঠ আছে। জী ৩৩ ॥

৩৩। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ কাশ্চিন্তদন্ত্বাদিগস্তমেবোক্তমর্থং সদাচারেণাপি দ্রুদান্ত কুর্বন্তীতি কুশলাঃ—"য এতিশিমহাভাগে প্রীতিং কুর্বন্তি মানবাঃ। নারয়োহভিভবস্ত্যেতান বিষ্ণুপক্ষানিবান্থরা" ইতি গর্গোক্তিবিশ্বাসাচত্ত্রাঃ। নচ রতিং কুর্বন্তীত্যপি বস্তুতো বাচ্যম্। যতস্থায় রতিঃ স্বাভাবিক্যের কুশলানামিত্যাহঃ,—স্বে স্বীয়ে ইতি স্বমেব তেবাং মমতাম্পদং, আত্মানীতি স্বমেবাহন্তাম্পদং চাতএব নিত্যপ্রিয়ে ইতি প্রীতিরপি দ্বায় নিত্যৈ। পতিস্থতাদিয়ু তু উপাধিকী, অতএবানিত্যা অস্মাকন্ত তেমু সাপি নাস্তীত্যাহঃ, আর্ত্রিদেশ্বদভিদার বারকস্থাদ্বঃখদৈঃ। তত্তশারোহস্থান্ত্যং অস্মান্ জীবায়িত্বং প্রসীদ। যদি বা অস্মান্ অন্যোঢ়া মা জীবায় এতাঃ অন্যান্ত্ত কিং রোদায়শীত্যাহঃ,—হে বরদ, "সঙ্কল্লো বিদিতঃ সাধর্য" ইত্যাদিনা এতাভ্য স্থং বরমদা" এবেত্যর্থঃ। নন্ত্র, এতাস্থ প্রসাদে কাত্যায়গ্যর্চনমেব কারণং ভবতীয়ু মৎ প্রসাদে কিং কারণং তত্র নিন্ধারণমেব প্রসীদেতি সকাক্প্রার্থনমাহঃ,—হে স্বার্র, স্বিচ্কীর্যিতে স্বপরতন্ত্র, চিরাৎ বাল্যমারভ্য স্বায়ি ধৃতাং আশাং আশাকল্পলতাং দম্প্রতি ফলবতীং মাচ্ছিন্দ্যাঃ ফলবতী লতা হি সৎপুক্র্যেণ ছেদং নাহ'তীতি চিরাদিতি ছিন্দ্যাঃ ইতি পদাভাাং দ্যোতিত্ব্য এষা হাশালতাপ্যস্মনঃ কেদারিকায়াং স্বৈরারোপিতেত্যান্তঃ,—হে অরবিন্দনেত্র, অস্মনঃ সন্ধ্যারম্ভে প্রথমদর্শনসময়ে অরবিন্দত্ল্যাভ্যাং

নেত্রাভ্যাং ত্বংপ্রেষিতাভ্যামশ্রনেত্রক্ষেষু প্রবিশ্ব হৃদয়ক্ষেত্রে ভাবাভিধানমাশালতা বীজমাহিতমিতি ধ্রনিতম্ "চক্রাগঃ প্রথমং চিত্রাসক্ষতোহথ সঙ্কর" ইতি রস্শাস্ত্রোকরীত্যা সৈবাশালতা গুণরপ্রাবদর্শনাদিনা বৃদ্ধিতা ফলবতী ভূক্তভ্জ্যমানফলাপি কঠোরোক্তিক্ঠারিকয়া কথমত ছিল্লতে, "বিষর্ক্ষোহপি সংবদ্ধ্য স্বয়ং ছেত্রুম্সাপ্রতে"মিতি ন্যায়ং জানাপ্রেবেত্যকুধ্বনিতম্ ॥ বি<sup>০</sup> ৩৩ ॥

৩৩। শ্রীবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ সেই প্রসঙ্গই পুনরুক্তিকারিণী কোনও শ্লোকে উক্ত সিদ্ধান্তই সদাচারের ঘারাও দৃঢ় করছেন—কুর্বন্তি ইতি। ক্রশলাং— চতুর, মারুষ এই দয়াদি অপ্টগুণযুক্ত বালক কৃষ্ণে প্রীতি করে, সে কামাদি শত্রু দারা পরাঞ্চিত হয় না, যেমন বিষ্ণুপক্ষীয়গণ অস্থুরের দারা হয় না।" এই গর্গোক্তিতে বিশ্বাস হেতু চতুর। এই চতুরগণ তোমাতে প্রীতি বিধান করে থাকেন— বাস্তবিক পক্ষে 'প্রীতি বিধান' যে তখনই হল, এরূপ বলা যায় না; কারণ ইহা স্বাভাবিক, নিতাই চতুরদের হৃদয়ে বর্তমান। এই আশয়ে বলা হচ্ছে— স্ব – স্বীয়ে অর্থাৎ চতুর জনদের তুমিই মমতাস্পদ, আত্মব, ইতি— তুমিই অহন্তাস্পদ, অতএব বিত্যপ্রিয় – তাঁদের প্রীতিও তোমাতে নিতাই বর্তমান, পতিস্থতাদিতে তো ওপাধিকী (অস্থায়ী) অতএব অনিতা। আমাদের তো সেই পতিস্থতাদিতে ওপাধিকী প্রীতিও নেই— এই আশায়ে বলা হচ্ছে — আতি দৈঃকিম্ — কৃষ্ণাভিসারে বাধাদানকারী হওয়া হেতু ছঃখদ পতিস্থভাদি দিয়ে কি প্রয়োজন! তন্ত্র - [তৎ+নঃ] 'তৎ' দেই হেতু 'নঃ' আমাদিকে বাঁচাবার জন্ম আমাদের প্রতি প্রসীদ— প্রসন্ন হও। যদি বা এই বিবাহিতা গোপীদের বাঁচাতে না চাও, নাই বা বাঁচালে – এই এঁরা ভো কুমারী, এদের কেন কাঁদাচছ, এই আশারে বলা হচ্ছে, (হ বরদ — ''হে কুমারীগণ তোমাদের সক্ষম বিদিত হয়েছি, আগামী রাত্রিসকলে তোমাদের সহিত বিহার করব।" ইত্যাদি কথায় এদের যে তুমি বর দিয়েছিলে, এরূপ অর্থ। কৃষ্ণ যেন বলছেন— এদের প্রতি প্রসাদে কাত্যায়নী-অর্চনই কারণ, তোমাদের প্রতি আমার প্রসাদে কি কারণ পাকতে পারে ? বিনা কারণেই 'প্রসন্ন হও' এরপ বলছো তোমরা, এরই উত্তরে সকাকু প্রার্থনা জানান হচ্ছে, (ছ ঈশ্বর— হে নিজকরণেচছাতে অপরতন্ত্র! আশাং ধৃতাং ইত্যাদি— 'চিরাং' বাল্যকাল থেকেই তোমাতে আশা পোষণ করে আসছি, আশাকল্পলতা সম্প্রতি ফলবতী হয়েছে, মাম্ম-ছিল্দ্যা— ফলবতীলতা সংপুরুষের পক্ষে কখনও ছেদন করা উচিত হয় না। 'চিরাং' ও 'ছিল্দ্যা' এই পদ্বয়ের দ্বারা এরপ অর্থ প্রকাশ পাচ্ছে – এই আশালতা আমাদের মনরপ ক্ষেত্রে তোমার দারাই রোপিত হয়েছে -- এই আশয়ে বলা হচ্ছে, হে অরবিন্দ বেত্র - হে কমললোচন! আমাদের বালসন্ধি অ'রস্তে প্রথম দুর্শন সময়ে তোমার ছারা কম্লতুল্য নয়ন ছারে প্রেরিত হয়ে আমাদের নেত্রক্ষে প্রবেশ করত হৃদয় ক্ষেত্রে ভাব নামক আশালতা বীজ রোপিত হয়েছে, এরূপ ধ্বনি। — '' প্রথমে চক্ষুরাগ, অতঃপর চিত্ত-মিলন, অতঃপর সঙ্কল্ল'' এইরপ রসশাস্ত রীতিতে সেই আশালতা গুণরপ-শ্রবণদর্শনাদি দারা বর্ধিত হয়ে ফলবতী ও ভুক্ত-ভুজ্ঞামান ফলা হয়েছে, কি করে

#### ৩৪। চিত্তং সুখেল ভবতাপহৃতঃ গৃহেমু যদ্ধি ক্রিশত্যুত করাবপি গৃহাকৃতো। পাদৌ পাদং ল চলতম্ভব পাদমুলাদ্যামঃ কথং এজমথো করবাম কিংৰা।

৩৪। আহার : (অম্মাকং) মৎ চিন্তং স্থেন গৃহেষ্ নির্বিশতি (মগ্নং আসিৎ তৎ) ভবতা অপস্কতং, উত (অপিচ) করাবপি (করৌ অপি যৌ) গৃহক্তো নির্বিশতঃ (নির্বিশতঃ তৌ অপি ভবতা অপস্কতৌ)। পাদৌ (পাদৌ অপি ভবতাপস্কতৌ, তম্মাৎ তৌ) তব পদ্মূলাৎ পদং (একপদ্মপি) ন চলতঃ। অথ কথং ব্রজং নামং, কিং বা করবাম।

৩৪। মূলালুবাদ ঃ (অক্স কোনও গোপী রসিয়ে বললেন, ওহে চোরের রাজা শোন—) আমাদের যে চিত্ত এতকাল গৃহধর্মে মগ্ন ছিল, হস্তাদি যে সকল ইন্দ্রিয় গৃহকুত্যে নিযুক্ত ছিল - সে সব কিছু তৃমি বেশুকুংকার মাত্রেই চুরি করে নিয়ে এলে এখানে, ব্রঙ্গে ফিরে যাই কি করে, তোমার জ্রীচরণতল থেকে আমাদের পা যে একটুও চলছে না, আর সেখানে গিয়েই বা করব কি ?

একে সাজ কঠোর উক্তিরপ কুঠারের বারা ছেদন করছ – "বিষর্ক্ষকেও বড় করে উঠিয়ে নিজে ছেদন করা অমুচিত" এরূপ তায় তোমার তো ঞানাই আছে, এরূপ অনুধ্বনি। বি<sup>0</sup> ৩৩ ॥

৩৪। **এজীব বৈ** তে1<sup>0</sup> টীকা : নহু গৃহবাদস্থরক্ষার্থমণি ন পত্যাদিত্যাগো বিধেয় ইত্যাশঙ্কা তত্রাপি তখ্যৈব দোষোট্টক্ষনপূর্ব্যকমাহ:—চিত্তমিতি, স্থথেন স্থধনপতয়া স্বদর্শকেনেতি তাদানীং গৃহাদীনাং দুঃধন্নপতা-স্ফুর্তি-ধর্ণনিতা; স্বর্থেন সহিত্যিতি বা পাদে ধাে গৃহকৃত্যে গমনে বা নির্বিশতভাবপাপরতৌ, অতন্তব পাদ্যুলাৎ পদ-মেকমপি ন চলত:, গন্ধ: ন শকুত ইত্যর্থ:। করয়ো: পাদয়োশ্চাপহারস্তত্তদিন্দ্রিয়শক্ত্যপহারাৎ, অত আগমনঞ জন্গীতাকর্ষণমাত্রেণেতি ভাব:। অথো অম্মাদ্ধেতো: কথং ব্রজং যাম:? নতু অবলা এবঞ্চেরায়েবারো গচ্ছতা সহ গম্যতাং, তত্তাহাং—তন্তত্ত্র গদ্ধা কিংবা করবামেতি। বা-শব্দং সমূচ্চয়ে। যভাপ চিত্তাপহারেণ সর্কেন্দ্রিয়াপহারোহ-প্যায়াতি, তথাপি বিশেষতঃ করপাদাপহারোক্তিঃ পতিগুজ্রষণাদি-গৃহক্কতাস্থান্তত্ত নিজগমনস্থ চ পরিহারায়। অন্তব্তঃ। ৰবা, ৰচ্চিত্তং স্থথে নিমিত্তে স্থথে বিষয়ে বা পূৰ্বং স্থিতং, তদ্ভবতাপস্থতং সং উতাপি ন প্ৰবিশত্যপি; কৃত? তশ্দিন্ কত্যে করাদিকং প্রবেশয়েদিতার্থ:। নমু গৃহেশ্বগান্তথাপি তদ্বিচারবলেন প্রবেশতাং, তত্তাহ: করাবপাপস্ততো গৃহসংক্ষিকতো ন নির্ধিশত:। নম তথাপাত্র তু স্বাতুমযুক্তমিতি গচ্ছতৈব; তত্রাছ:—পাদৌ চ ভবতাপক্ততী স্বাভিম্থ্যেনাক্নষ্টো পদমপি ন চলত ইতি, অশ্বং দমানম্। অতস্তৰষ্যেব চিত্তং স্বদৰ্থক্কত্যে এব করোঁ, স্বংস্থান এব পাদে, প্রবিশন্তি নাক্তত্ত্রতি স্বচিতম্। অত্ত নর্মেনেদম্—বনেহস্মাকং প্রয়োজনাভাবাৎ বন্দর্শনার্থং নাগতাঃ স্মঃ চিত্ত-বিভক্ত ভবতাপহরণাং। তহুদ্দেশেনাত্রাগতাশ্চৌরং ভবস্তং প্রাপ্তা অপি গ্রহীত্যু নেতৃঞ্চ তথাক্রোশনার্থং কুত্রাপি গস্তমপি ন শকুমঃ, ভবতা করপাদাপহরণাৎ। অতো হৃতধনাঃ কথং ব্রজং যামঃ? কিং বা করবাম? স্তম্ভনাদিমহামন্ত্র-জ্ঞােরবরে কস্তাপাগায়স্তাপ্রভাবাদিতি ভাব:। নিষেধার্থ-চায়্রম্—নমু বেণ্গীতেন ময়া গ্রহাদক্ষিঃ স্বঃ প্রান্তান্চ কৃথং গন্ধং শক্ষ থ ? তত্ত্ৰাহ:—গৃহেষু ভবতা উদ্ভবতা হুখেনাপ্সতং চিক্তং খদৰশ্বাৎ গৃহক্ষত্যে নিৰ্দ্দিশতি। ষদা, চিক্তং হুখে

এবং, ন তু ভবতাপহতং, ষশ্মাদগৃহেষু নির্বিশতি, এবং করাবপি গৃহকৃত্যে নির্বিশতঃ। পরিপ্রান্তহমাশক্ষ্যাভঃ—পাদে পদমপি কথং ন চলতঃ, অপি তু দ্রমপি চলত এব; ততঃ কথং ন যাম ? অপি তু যাম এব, অত চ কিং করবামেতি ॥ জী ৩৪ ॥

৩৪। প্রাক্তন বৈ তা চীকালুনাদ ঃ যদি বল, গৃহবাস-ন্থ রক্ষার্থও পত্যাদি-ত্যাগ অনুচিত, এরূপ কথার আশক্ষার তার উত্তরেও কুষ্ণেরই দোষের উল্লেখ করে বলছেন,— চিজ্তম, ইতি— আমাদের যে চিত্ত গৃহ-কার্যে নিযুক্ত ছিল, তা স্থখন্তরূপ তোমার দ্বারা অপহৃত হয়েছে— সুখেন — নিজেকে স্থখন্তরেপে দর্শন করিয়ে। এর প্রভাবে তদানীং গৃহাদি হঃখ-যে ব্ররূপ তা ক্তৃতি হয়, এরূপ ধ্বনি। বা 'স্থখন' স্থখের সহিত,— আমাদের চিত্ত তোমার দ্বারা স্থখে অপহৃত হয়েছে। আমাদের যে পদযুগল গৃহকার্যে বা কোথাও গমনে নিযুক্ত ছিল, তা তুমি অপহরণ করেছ, অতএব তোমার পদমূল থেকে এক পা-ও বা চলতে?— নড়ছে না, অর্থাৎ অহ্যত্র গমনে সমর্থ হচেছ না। কর্যুগলের ও পদযুগলের অপহরণ হল, সেই সেই ইন্দ্রিয়ের শক্তি অপহরণ হতুই। তবে তোমার নিকট আগমন সেই বেণুগীত আকর্ষণ মাত্রে হয়ে গিয়েছে। অতঃপর এই হেতু ব্রজে ফিরে যাবো কি করে হ আছ্বা, হে অবলাগণ এরূপ যাদি হয়ে থাকে, তবে আমিই তোমাদের আগে আগে যাচ্ছি, আমার সঙ্গেদ সল চল। এরই উত্তরে বলছেন— কর্বনাম কিংবা— দেখানে গিয়েই বা কি করব হ 'বা' শব্দ সমুচ্চয়ে; যদিও 'চিত্ত অপহারে' বাক্যের মধ্যেই 'সর্বেন্দ্রির অপহারও' এসে যাচ্ছে, তথাপি বিশেষ ভাবে 'করচরণ অপহার' উক্তি, পতিসেবাদি-গৃহক্ততার ও অহ্যত্র নিজ গমন পরিহারের জন্ম। অহ্য যা কিছু তা স্থামিপাদ বলেছেন।

অথবা, যে চিত্ত পূর্বে হ্রবের জন্ম কিন্তা গৃহ-সন্ধনীর হ্রবের বিষয়ে রত ছিল, সেই চিত্ত তোমা কর্ত্বক অপহাত হয়ে যাওয়ায় উত-অপি — আর গৃহে প্রবেশই করবে না। হ্রতরাং সেই চিত্ত-হস্ত প্রভৃতিকে কি করে গৃহকুত্যে প্রবেশ করাবে ? যদি বল, হে গৃহেশরীগণ! তথাপি উহাকে বিচার-বলে প্রবেশ করাও-না। এরই উত্তরে, করাবপাপহাতৌ— হস্তযুগলও তোমা কর্ত্বক অপহাত হয়ে যাওয়ায় আর গৃহ-সন্ধনীয় কার্যে নিযুক্ত হওয়ার শক্তি হারিয়ে ফেলেছে। যদি বল, তথাপি এখানে থাকা যুক্তিযুক্ত হবে না, চলেই যাও। এরই উত্তরে, পাদেটি — পদযুগলও তোমার দ্বারা অপহাতৌ— তোমার অভিমুখে আকৃষ্ট হয়ে আছে, তোমার পদমূল থেকে এক পা-ও নড়ছে না। অতএব কি প্রকারে ব্রঙ্গে যাবো। আর যেয়েই বা কি করব ? কারণ চিত্ত তোমাতেই নিমগ্ন, করদ্বয় তোমার কার্যের জন্মই, আর চরণযুগল তোমারই অবস্থিতি স্থানে আবিষ্ট হয়ে আছে, অন্তত্ত যাওয়ার শক্তি নেই।

বর্মার্থ ঃ মনে কর না, এই বনে আমাদের কোন প্রয়োজন নেই, শুধুমাত্র ভোমার দর্শনের

জন্মই এসেছি। তুমি আমাদের চিত্তরূপ ধন চুরি করেছ, তাই সেই চোরের খোঁজে এখানে এসেছি। চোর তোমাকে পেয়ে গেলেও তাকে বাঁধতে ও নিয়ে যেতে, তথা নালিশ করার জন্ম কোথাও যেতেও পারছিনা। কারণ তুমি আমাদের হাত-পা'র শক্তি চুরি করে নিয়েছ। অতএব হাতধন আমরা কি করে বজে যাবো? আর যেয়েই বা কি করব? তুমি স্তম্ভনাদি মহামন্ত্র-অভিজ্ঞ চোরপ্রেষ্ঠ, কাজেই কোনও প্রকার মন্ত্রও যে তোমার প্রতি প্রভাব বিস্তার করতে সমর্থ হবে, তাও নয়।

উপেক্ষাময়ার্থের ব্যাখ্যা ঃ হে কৃষ্ণ! যদি বল, আমি বেগুগীতে তোমাদের ঘর থেকে আকর্ষণ করে এনেছি, দেকারণে তোমরা অত্যন্ত পরিশ্রান্ত— অতএব কি করে এখন ঘরে ফিরে যেতে সমর্থ হবে ? তহত্তরে বলছি, শোন — যং— যেহেতু আমাদের চিত্ত গৃহেমু ভবতা— গৃহ ব্যাপার থেকে উদ্ভূত স্থ্যে অপহাত হয়ে গৃহকর্মে নিবিষ্ট হয়ে আছে, অথবা, [স্থ্য + ন = স্থ্যেন ] চিত্তস্থাই আছে, তুমি তা চুরি করতে পারনি, তাই গৃহকার্যেই নিবিষ্ট আছে এবং কর্যুগলও গৃহকার্যেই নিবিষ্ট আছে। পরিশ্রমের প্রশ্ন আশঙ্কা করে গোপীরা বলছেন, আর আমাদের পদ্যুগলই বা ক্রাং ন চলতঃ কেন-না চলবে! পরস্থ বহু দূর পর্যন্ত গমনে সক্ষম— কাছেই কেন-না ঘরে ফিরে যাব। অবশ্যই যাব। এখানে থেকে কি করব ? জী ৩৪॥

- ত্ব। শ্রীবিশ্ব দীকা ঃ অক্যান্ত স্বীয়ং প্রেমাণং দরদং ছোতয়ন্ত্যো ভোশ্চোরচক্রবর্তিন্, ন বয়মক্রার্থমাগতাঃ
  কিন্তু ময়া চোরিতং প্রতি স্বং ধনমেব জিমুক্ষর ইত্যান্তঃ,—চিন্তঃ ভবতা অপক্রতং, ন চ তত্রান্তচারন্ত্রের তব কোহপাধিকঃ প্রযন্ত্রেহিভূদিত্যান্তঃ—স্বথেনেতি। বেগুরন্ধে যুক্ত্বারমাত্রেনিবেত্যর্থঃ। ন চ তচিচন্তধনমন্মাকমল্লতরমিত্যান্তঃ,—মচিচন্তং গৃহেষ্ সর্বেষের নিঃ নিঃশেষেণ বিষতি অভস্তদপহারেণ ম্মান্মাকং সর্বাণ্যের গৃহাণি লুক্তিতানীতি ধ্বনিত্ম। বস্ত্রতে। গৃহেষম্মাকং চিন্তাভাবান্তানি জলস্ক সমৃদ্ধান্ত বা কিম্মান্তং তৈরিত্যক্র্পনিতং অভিশয়োক্ত্যা গৃহেষ্ প্রোজাদীক্রিয়েয় তত্তৎসাফল্যার্থং যং নিবিশিতি মন্থিনা সর্বেক্রিয়াণ্যপি বিফলীভবন্তীতি ভাবঃ। অতশ্চিন্তাপহারাদেব সর্বেক্রিয়াণ্যপি স্বয়াপক্রতানীত্যান্তঃ—করাবপি যো গৃহক্রত্যেষ্ নিব্বিশতঃ। উত্তেতি নেত্রে প্রোত্নে অপি যে এতানি সর্বাণ্যপ্রস্ক্রতানীত্যর্থঃ। নমু,ভো অন্ধ তাবদ্গচ্ছত খঃ পরখো বা বিবিচ্য বিশ্বিতঃ দাস্তামীতি তত্রান্তঃ—পাদাব্যাকং পদমেকমপি ন চলতঃ যন্ত্রিনেত্যর্থঃ। অতশ্চিক্তং দেহি তত এব যাম ইতি ভাবঃ॥ বি<sup>০</sup> ৩৪॥
- ৩৪। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ অন্ত কোনও গোপী নিজ প্রেম-রসের সহিত প্রকাশ করতে করতে যেন বলছেন, ওহে চোরচক্রবর্তি, আমরা অন্ত কোনও প্রয়োজনে আসি নি, কিন্তু তোমার দারা চুরি করা অধনই নিতে এসেছি, এই আশয়ে বলা হচ্ছে তুমি আমাদের চিত্ত চুরি করেছ, এ বিষয়ে অন্ত চোর থেকে তোমার কোনও অধিক প্রচেষ্টাও করতে হয় নি, এই আশয়ে বলা হচ্ছে সুখেল সুখেই অর্থাৎ বেণুরদ্ধে ফুৎকার মাত্রেই কাজটা হয়ে গিয়েছে, এরপ অথ। আমাদের সেই চিত্তধন তুচ্ছ নয়, এই আশরে বলা হচ্ছে যান্ত্রিকাত্যত যে চিত্ত গৃহে সব কিছুতেই নিংশেষে প্রবেশ করে আছে, সেই চিত্ত চুরিদারা অতএব আমাদের সমস্ত গৃহই

### ৩৫। সিঞ্চাঙ্ক বস্তুদপ্ররাম্বতপূরকেণ হাসাবলোক-কল-গীতজ-ভ্চন্থয়াথিম,। বো চেম্বয়ং বিরহজাগুলুপযুক্তদেহা প্র্যাবের যাম পদযোঃ পদবীং সখে তে।

তি । **অন্তর্য় ঃ** অঙ্গ (হে রুঞ) স্বদধরামৃতপূরকেন নঃ (অম্মাকং) হাসাবলোক-কলগীতজ স্বচ্ছয়াগ্নিং (কামাগ্নিং) সিঞ্চ (বিবাপায়) হে সথে, নো চেৎ (যদি ন সিঞ্চিস তদা) বিরহাগ্ল্যাপ্যুক্ত দেহাঃ (তব বিরহা-গ্নিনা দক্ষ শরীরাঃ সত্যঃ) ধ্যানেন তে তেব পাদয়োঃ পদবীং অন্তিকং) যাম।

তে । মুলালুবাদ ? (উন্মাদসঞ্চারী ভাবের প্রাবল্যের দ্বারা বিপর্যয় প্রাপ্ত প্রকৃতি কোনও মুখ্যতমা গোপী বললেন—) হে কৃষ্ণ! তোমার সহাস দৃষ্টি ও বেণুকলগীতে প্রজ্জলিত কামাগ্নি তোমার অধরামৃত প্রবাহের দ্বারা নির্বাপিত কর। হে সথে! যদি না কর, তবে বিরহাগ্নিতে দক্ষ দেহা যোগিদের মতো ধ্যানের দ্বারা এখনই তোমার পদযুগল লাভ করব।

লুঞ্চিত হয়েছে, এরপ ধ্বনি। বস্তুতঃ গৃহের মধ্যে আর আমাদের চিত্ত নেই, সুতরাং দেই গৃহ জলে-পুড়ে যাক্, কি সমৃদ্ধিতে ভরে উঠুক তাতে আমাদের কি ? — অতিশয়োক্তি দ্বারা এরপ অমুধ্বনিত। গৃহে শ্রোতাদি ইন্দ্রিয়ে তাদের তাদের সাফল্যের জন্ম যা প্রবেশ করে, যা বিনা সর্বেন্দ্রিয়ই বিফল হয়ে যায়, সেই চিত্ত অপহরণ হেতুই সর্বেন্দ্রিয়ই তাঁর দ্বারা অপহতে হয়েছে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে— করাবিপ— যে করযুগল গৃহকুত্যে নিযুক্ত হয়ে আছে উত— যে কান-চোখও নিযুক্ত হয়ে আছে—এ-সব কিছুই অপহতে হয়ে গিয়েছে, এরপ অর্থ। কৃষ্ণ যেন বলছেন— ওহে গোপীগণ আজ তোমরা সকলে চলে যাও, কাল বা পরশু বিবেচনা করে তোমাদিকে চিত্ত ফিরিয়ে দিব। এরই উত্তরে সেই গোপী— পাদে ইত্যাদি— চিত্ত বিনা তোমার পদমূল থেকে আমাদের পদমূগল এক পা-ও চলছে না,এরপ অর্থ। অতএক চিত্ত দেও, অতঃপরই যাব, এরপ ভাব। বি<sup>০</sup> ৩৪।

৩৫। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>2</sup> টীকা ঃ তদেবং দিতীয়দিক্স্বিতা অপি পুনরাশামেবেৎকঠা স্কুটমেব বদন্তান্তৎ পূর্ত্তেরপাবশুস্তাবিতাং প্রোচ্চা নির্দ্দিশন্তান্তদাপাত-প্রত্যাখ্যানেন দ্বিয় দোষমাত্রং পর্য্যবশুতাতি রীত্যা বিবন্ধিতমুপ্সংহরম্ভি—সিঞ্চেতি, নির্ব্বাপয়েত্যর্থ: । অদৌ ক্রিয়ানির্দেশঃ পরমাত্তি বৈয়গ্রেণ, ন ইত্যুক্ত ক্রচ্ছয়ায়িনৈর সম্বন্ধ: । তৎপক্ষম-স্কোলরপদপ্রধানস্বাৎ, হাসশু সম্বন্ধিপদং তবেত্যের লভ্যতে প্রকরণবলাৎ, বিনাপি অন্তর্কমর্থবোধে সতি তন্নির্দেশন্তরয়া জনিতাগ্নেস্তর্বির নির্বাপণং যুক্তমিতি বিবক্ষয়া । পূর শব্দেনাগ্নেমহত্ত্বমপি ধ্বনিতং, স্বার্থে কং । হাসা লোক কলগীতয়োঃ ক্রমেণ ঘতবাতস্কং ধ্বনিতম্ । হাদি শেতে বসতীতি হাচ্ছয়ঃ কামঃ, অতস্তানির্দ্তনির্দ্বাপাপি অন্তঃপ্রবেশনাপেকয়াহ-ধরাম্তপুরস্থ পানং, তথানন্তপ্রতিকার্যান্ত্রফ স্বচিতম্; ইদক্ষ সম্ভোগস্থ সাক্ষাৎপ্রার্থনং তদীয়বেণ্তক্ত্মাধুর্য্য-মধুমত্তিত্তানাং লোকোত্তরপ্রোচান্তরগার্তিকতিত-মহোৎকণ্ঠাবশুন্তিতানাং রদেনাপি ন বিরন্ধাতে, নিষেধার্থাচ্ছয়তবৈ্যবাক্তত্বান্ত্রনাদিন্তারেন যাম সম্প্রত্যেব তদেব ক্রান্তরি, নো চেদ্বদি ন সিক্ষসি, তদাপি ধ্যানেনেতি 'মরণে যা মতিঃ সা গতিঃ, ইত্যাদিন্তারেন যাম সম্প্রত্যেব প্রান্ধ্যাম ইত্যর্থঃ; প্রাপ্তকালে লোট্ । তত্র চ সথে ইতি সম্বোধ্য স্বেষ্ ক্রহমুদ্বোধয়ন্তি । অত্রাহয়ক্রমেণাভিপ্রায়্নান্তৈতে । নকু হাসাদিজ-হচ্ছয়ায়্রিসেকে সাধনং মম জলাভাজনমত্র কিমিব দৃষ্ঠত ইতি পরিহাসমাশঙ্কাছিং—

নৈব যামেতি॥ জী০ ৩৫॥

অমৃতেতি, অমৃতেনৈব তৎসিক্তং স্থার তু জলাদিনা, তত্রাপি তস্থ প্রেণ, ন তু হৎকিঞ্চিমারেল। স্বার্থে কন্। তেনৈবেত্যর্থঃ। নম্ব তদগি হল্ল'তং কুত্র লন্দ্যে? তত্রাপি তস্থ প্রস্থাত্যন্তাসম্ভব ইত্যাশস্ক্য কথমিদং গোণয়ি ? ইত্যাহঃ—অধ্বরেতি। অহা নান্তোনামূতেন তচ্ছান্তিঃ স্থাৎ, কিন্তু অধ্বরগন্ধিনৈব, তত্রাপি তস্থারেত্যন্তবৃদ্ধের্থ্ বতীকোটিভিরপাপরিসমাপোন তৎপ্রেণৈবেতি মহাত্বকা স্বচিতা। এংমগ্রে বক্ষামাণদ্যামৃতদ্য চ প্রমাবৈলক্ষণ্যম্। নম্ব ধ্যানেন যামেতি ঝটিতি দেহত্যাগং স্বচয়ন্তীনাং ভবতীনাং তৎপাধনং ন দৃশ্যতে, তত্রাহঃ—বিরহেতি। অয়ে অন্যাইব কিং বয়ময়্বাগহীনাং, যেন বাহ্মমা্যাদিকং তৎপাধনং মৃগ্যামঃ? কিন্তুত্বরে স্বত এব তত্নেয়তীতি ভাবঃ। অস্তত্তিঃ। যদা, এবং বিবন্ধিতম্পদংহস্তাঃ, নম্ব তুর্বটেহিন্মিরর্থে কথমতিত্বরয়থেত্যাশক্ষ্যাতিত্বংখাৎ তুর্বটন্ধমেব সত্যমিত্যাহঃ—নোচেদিতি। ধ্যানেহিপি নৈব যাম, যতঃ বিরহজার্যেরের উপযুক্তা উচিতা দেহা, ন তু সংযোগামৃতযোগ্যা যাদাং তাঃ অধুনা এতদিদিদ্যা কালান্তরে জন্মান্তরেহিপি বিরহদ্যৈব নিন্চিতত্বাদিনি ভাবঃ। সথে ইতি তদ্যাপি তত্র ভাবিত্বংখং দর্শয়ন্তি। যবা, ঝটিতি তৎপ্রাপ্ত্যভাবেন দেহত্যাগং স্বচয়ন্ত্র আছঃ—জন্মান্তরেহিপি ধ্যানেনাপি তে পদয়োরন্তিকং মার্গমিপি বা যামেতি প্রার্থনম্ম। তত্র চ স্থীত্বেনিবেত্যাশরেন স্বেধার্যন্তি—সথে ইতি। মোনকয়্সমিদমৈশ্ব্যময়ার্থেহিপি প্রায়ঃ সমানম্। নিষেধার্থন্চাম্কত্বাৎ অঙ্ক হে মহালম্পট, নোহম্মাকং হাদাবলোক-কলগীতেন সহজেন জাতো যন্তব ক্রফ্রায়িন্তং স্বন্ধর্যম্বত্বির সিঞ্চ, অম্বান্ধ মধ্যে সা কাচিনান্ত্যেব, যন্ত্য অধ্বরাম্তেন স্বকামান্ধি সেক্ষ্য-সীত্যর্থঃ; ইতি স্বর্গ্যাণাং সর্ব্ধা নৈরপেক্যঃ স্থুচিতম্ । অথচ স্বানীন্তীন্ত্রন্মমধুরবস্থনি ত্রপ্তে সতি ল্রিঃ স্ব্যা-সমীত্যরেই স্বতিত্ব দিনি স্বালীত বিরহিলে সতি ল্রিঃ স্ব্যান্য

ধরপুটী লিহত ইতি নর্মভন্দী ব্যন্ধ্যা, নোচেদ্যতেবমশ্রুতা পদ্ধানমন্মাকং নিরুদ্ধন্ তুরাগ্রহার বিরম্পি, তদা ব্যং স্পতি-বিরহজার সুপ্রক্রদেহা ভবেম, বরং শ্রিয়েমহীত্যর্থ:। তথাপি ধ্যানে চিন্তনেহপি তব পাদয়োঃ পদবীমপি ন যাম, ন যাস্তামঃ। সথে ইতি বাল্যক্রীড়ায়াং প্রাপ্তস্থ্যত্বেনাম্মন্ধর্মনিষ্ঠাং জানাস্যুপতি ভাবঃ। যদ্ধা, চেদিতি নিশ্চয়ে। 'ধতে পদং অমবিতা যদি বিশ্বমুর্দ্ধি' (শ্রীভা ১১।৪।১০) ইতিবং। ততশ্চনৈব বিরহজার সুপ্রক্রদেহা বয়ং ততো ধ্যানহপি

৩৫। প্রীজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ দ্বিতীয় দিকে অবস্থিত গোপীগণও পুনরায় উৎকণ্ঠাপূর্ণ গদ্গদ্ কণ্ঠে আশা প্রকাশ করতে গিয়ে, তার পূর্তির নিশ্চয়তা অতি উচ্ছাদের সহিত ইঙ্গিতে প্রদর্শন করছেন। এবং দেই আশা আপততঃ প্রত্যাখ্যানের দ্বারা ক্ষেতে যাতে দোষ্মাত্রই পর্যবিস্তি হয়, দেই রীতিতে বক্তব্য বিষয় উপসংহার করছেন— দিঞ্চ ইতি। সিঞ্চ— নির্বাপিত কর। প্রথমেই ক্রিয়া (সিঞ্চ) পদের উল্লেখ পরম আতি উৎকণ্ঠা হেতু। তঃ— আমাদের, এর সম্বন্ধ 'হাচছ্য়াগ্রি' পদের সহিতই। তৎপুরুষ সমাদে পরের পদের অর্থ প্রধান হওয়া হেতু এখানে 'বং' তদীয় পদের সম্বন্ধ অধ্বামৃত পূর্কেন পদের সহিত। 'হাস' এর সম্বন্ধিপদ 'তব' এখানে না থাকলেও প্রকরণ বলেই পাওয়া যাচছে। এখানে 'তং' শব্দটি না থাকলেও অর্থ বোধ হয়ে যায়, তবে এই শব্দটি প্রয়োগের অভিপ্রায় 'তোমার দ্বারা প্রজ্জলিত অগ্নি ভোমারই নির্বাপিত করা উচিত', এরপ বলার ইচছা। [এই টীকানুসারে এখানে অনুবাদ— হে ক্ষ, তোমার সহাস্তৃষ্টি ও সুমধুর সঙ্গীতে আমাদের যে কামাগ্নি প্রজ্জলিত হয়েছে, তা তদীয় অধ্বামৃত পূর্কের

দারা নির্বাপিত কর।] অমৃতের পূরক, 'পূর' প্রবাহ শব্দে 'কামাগ্লির' বিশালতা ধ্বনিত হল. স্বার্থে 'ক'। সহাস অবলোকন ঘৃত সদৃশ, আর কলগীত বায়ুসদৃশ। ঘৃত ও বায়ুর সংযোগে অগ্নি যেমন প্রজ্জলিভ হয়ে উঠে সেইরূপ এদের সংযোগে কামাগ্নি প্রজ্জ্লিত হয়ে উঠে। ক্রচ্ছয়— হৃদয়ে বাদ করে অর্থাৎ কাম। অতএব তার নিবারক ঔষধেরও হৃদয়ে প্রবেশের অপেক্ষা আছে, তাই অধরামূতপূরের পান। তথা অন্ত কোন উপায়ে যে এর প্রতিকার হবে না, তাও স্টত হল এখানে। এই সম্ভোগের সাক্ষাৎ প্রার্থনা কুষ্ণের বেণু ও অঙ্গমাধুর্য-মধুমত্তিতা ও অলৌকিক প্রোঢ়ানুরাগ-আর্তিতরঙ্গোপরি নর্তিত মহোৎকণ্ঠাদারা অবগুষ্ঠিতা ব্রজহুন্দরীদের পক্ষে সম্ভোগের এই সাক্ষাৎ প্রার্থনা রসবিদ্ধ হয় নি, পরস্ত নিষেধার্থ দারা আচ্ছন্নরূপে উক্ত হওয়ায় অতি চমংকারী হয়েছে। ব্যতিরেক উক্তিদারা সেই সম্ভোগ প্রার্থনাই দৃঢ় করা হচ্ছে, যথা— নো চেদ্বয়ং। লোচেৎ- যদি সেচন (নির্বাপিত) না কর, তবে ধ্যানযোগে তোমার চরণ-পদবী যাম-সম্প্রতিই লাভ করিব, — 'মরণকালে যেরূপ মতি হয়, সেইরূপই গতি হয়' — এই স্থায় অনুসারে। (হ সংখ— এরূপ সম্বোধন করে নিজেদের প্রতি স্নেহের উদ্রেক করালেন। আরও এখানে অন্বয়ের ক্রমের দারা অভিপ্রায় এইরূপ। পূর্বপক্ষ, আচ্ছা হাস্ত প্রভৃতি থেকে উদ্ভূত কামাগ্নি নির্বাপন-বিষয়ে আমার উপকরণ জলপাত্র এখানে কিছু কি দেখছ, এরূপ পরিহাস আশঙ্কায় বলছেন — অমৃত ইতি। একমাত্র অমৃতের দারাই সেই অগ্নি নির্বাপিত হয়, জলাদি দাবা হয় না। এর মধ্যেও সেই অমৃতের 'পূর' প্রবাহের দারাই নির্বাপিত হয়, যৎকিঞ্চিৎ মাত্রের দারা হয় না। [ স্বার্থে কন্ একমাত্র তার দ্বারাই, এরূপ অর্থ। ] হে কুঞ্! যদি বল, অমৃত তো ত্র্লভ, কোপায় পাবো ? এর মধ্যেও আৰার এই অমৃতের প্রবাহ, এ-যে একেবারেই অসম্ভব, এরূপ কথার আশঙ্কা করে গোপীগণ বলছেন, অহো তুমি গোপুন করছ কেন 

৩-তো তোমার অধরেই রয়েছে, এই আশয়ে বলছেন—ফ্রন্থর ইতি। অর্থাৎ তোমার অধারামূত প্রবাহে আমাদের কামাগ্নি নির্বাপিত কর। অহো অন্ত অমৃতে এর শান্তি হবে না। কিন্তু একমাত্র তোমার অধর সম্বন্ধীয় অমৃতেই হবে। এর-মধ্যেও আবার সেই অগ্নির অত্যন্ত বৃদ্ধি হেতু যুবতীকোটির অপরিসীম পানতৃষ্ণা, তাঁদের অফুরস্ত পানেও যাতে ফুরিয়ে না যায় সেই ভাবে অমৃতবক্তা বইয়ে দেও, একমাত্র এই অমৃতের প্রবাহেই আমাদের তৃষ্ণা নিবৃত্ত হতে পারে, —এই কথায় তৃষ্ণার বিপুলতা স্চিত্তল। এইরূপে অগ্রেও যে অমৃতের কথা বলা হবে, তারও পরম বিলক্ষণতা স্চিত হল। আচ্ছা তোমরা যে বললে ধ্যানের দারা ঝটিতি তোমার শ্রীচরণপদবী প্রাপ্ত হব, এতে তো তোমাদের দেহত্যাগই স্টত করলে, কিন্তু তোমাদের তো সেরূপ সাধন কিছু দেখা যাচ্ছে না। এরই উত্তরে, বিরহ ইতি-- বিরহ-জাত অগ্নির দারা দগ্ধদেহা হব। অভ্যের মত কি আমরা অনুরাগহীনা, যাতে চরণপ্রাপ্তির সাধন হিসাবে বাহ্য অগ্নির অনুসন্ধান করব ? কিন্তু আমাদের অস্তরেই বিরহজাত অগ্নি হতই উচ্ছ্রসিত হয়ে হয়ে উঠ্ছে। অন্ত যা কিছু, তা স্বামিপাদ ব্যাখ্যা করেছেন।

অথবা, এইরূপে বক্তবা বিষয় উপসংহার করতে গিয়ে গোপীগণের মনে একটি শঙ্কার উদয় হচ্ছে, 'এই ছর্ঘট বিষয়ে কেন অভি ভাড়াতাড়ি করা হচ্ছে' এই আশঙ্কার উদয়ে অভি ছঃখ হেতু তাঁরা ভাবলেন 'সতাই তো এ অভি ছ্ম্ম'টই বটে,' তাই বলছেন— (বাচেম্বয়ং ইতি— হে প্রভা! বুঝতেই পারছি, মিলন স্কলভ নয়, যদি তোমাকে না-ই পাই, তবে ধ্যান-যোগেই আমরা ভোমার প্রীচরণপদনী প্রাপ্ত হব। কারণ আমাদের এই দেহ বিরহজাত অগ্নিরই দাহযোগ্য, কিন্তু সংযোগজাত অমৃত লাভের উপযুক্ত নয়, যেহেতু এ জীবনে মিলনস্থ অসিদ্ধ রয়ে গেল, কালান্তরে জন্মান্তরেও বিরহই নির্ধারিত হয়ে রইল। সংখ! এই সংস্বাধনের দ্বারা কৃষ্ণেরও ভাবি ছঃখ দেখান হল।

অথবা, ঝটিতি সেই প্রাপ্তি অভাবে দেহ ত্যাগের কথা প্রকাশ করতে গিয়ে বলছেন—জন্মান্তরেও (সাক্ষাৎ ভাবে না হয় তো) ধ্যানযোগেও তোমার প্রীচরণের নিকটে যাব; বা একান্ত তা যদি না হয় প্রীচরণ প্রাপ্তির পথ লাভ করব, এরপ প্রার্থনা। এ ক্ষেত্রেও সখীভাবেই প্রাপ্তির প্রার্থনার ইঙ্গিত দিতে গিয়ে সম্বোন করছেন হে সথে! এই শ্লোকের দ্বারা কৃষ্ণের ১৯ শ্লোকের হৈ স্থমধ্যমা' ইত্যাদি উক্তির উত্তর দেওয়া হল। তোমার প্রীচরন প্রাপ্তির আশায় আমাদের ঈদৃশ সদ্গুণমণ্ডিত দেহও ত্যাগযোগ্য মনে করছি, সেই দেহ ত্যক্ত হলেও তুমি কিন্তু ত্যাজ্য নও। এই শ্লোকদ্বর ঐশ্বর্থময় অর্থেও প্রায় সমান।

উপেক্ষাময়ার্থে ব্যাখ্যা ৪ স্থৃতরাং আকে— হে মহালম্পট, ব্যো— আমাদের সহাস-কটাক্ষ-মৃহ্মধূর গীতে তোমার হৃদয়ে যে কামাগ্নি সহজে জাত হয়েছে, তা তোমারই অধরামৃতপ্রকে নির্বাপিত কর। আমাদের মধ্যে সেরপে রমণী তো একজনও নেই, যার অধরামৃতে নিজ কামাগ্নি নির্বাপিত করতে পার। এর দ্বারা নিজ যুগের গোপীদের সর্বপ্রকার নিরপেক্ষতা সূচিত হল, অখচ স্বাভীষ্ট পরমমধুর বস্তু ত্ল'ভ হলে লুরগণ আনমনে নিজ অধরপুট লেহন করতে থাকেন, এইরপ নর্মভঙ্গীতে উপহাস স্টেত হল গোপীদের বাক্যে। বোচেদ্,— হে সথে! যদি এরপ উপেক্ষা বাক্য শুনেও আমাদের পথ অবরোধ পূর্বক হল'ভ আশায় বিরত না হও, তবে আমরা নিজ নিজ পতি বিরহজ অগ্নিতে দেহ সমর্পণ করব অর্থাং বরং মরে যাব, তথাপি প্র্যাতে— চিন্তনেও তোমার জ্রীচরণ-পথেও পা বাড়াব না। স্থেশ— এই সম্বোধনের ধ্বনি হল, বাল্যা-ক্রীড়ার ভিতর দিয়ে আমাদের সহিত তোমার বন্ধুত্ব হওয়ার দক্তন তুমি তো আমাদের ধর্মনিষ্ঠা জানই, এরপ ভাব। অথবা, "তুমি যার রক্ষাকর্তা, সে 'যদি' অর্থাৎ নিশ্চয়ই বিল্ল সমৃহ্রের মস্তকে পা ফেলে চলতে পারে' এই শ্লোকে যেমন 'যদি' শব্দের অর্থ 'নিশ্চয়' সেইরপ এখানেও 'টেং' শব্দের অর্থ নিশ্চয় । অতঃপর বললেন— আমরা বিরহাগ্নিতে দগ্ধ হব না, কিম্বা তোমার চরণপ্রে ধ্যানেও যাব না। জীত ৩৫।

- ৩৫। এবিশ্ব টীকা : অহে। সংপ্রয়োগসময়াত্রসময়েহপি স্থন্দরীণাং নির্বস্তাঃ কায়া দিদৃক্ষিত। যে আসংস্তে চীরহরণদিনে দৃষ্টাস্তথৈব মধুপানাত্যসময়েহপি ভাববতীনামাসাং নিল'জ্জং বচনং শুক্রাষিতমান্তে তদধুনাপি ন ক্রয়তে। হন্ত হন্ত বেণুনাদেন কামময়েন নোঝাদিতাঃ পুনশ্চ বাচঃ পেশৈবিহ্বলীকৃতাঃ, যচ্চালম্ব্য লজ্জাবিবেকধর্মধৈধ্যাদীনি তিষ্ঠন্তি তচ্চিত্মপ্যপদ্ধতং, তদপ্যেতাঃ প্রায়ঃ সলজ্জমেব ভাষন্তে নগাভ্যন্তরভাবমধুনাপি বাচা সম্যগুল্যাটয়ন্তীতি মনসি পরামুশতি সতি শ্রীক্লফে কাশ্চিংনুখ্যতমা উন্মাদসঞ্চারিপ্রাবল্যেন বিপর্যস্তীক্তপ্রকৃতয় আহু:,—সিঞ্চেতি। অত্র হাসেত্যস্ত সম্বন্ধিপদমর্থান্তবেত্যের লভ্যতে। ততশ্চ অঙ্গ হে কৃষ্ণ, তব হাসসহিতেনাবলোকেন কলগীতেন চ জাতঃ প্রোদ্ধৃদ্ধঃ প্রোদীপ্তা যো রুছয়ঃ কাম এবাগ্নিস্তং তবৈবাধরামৃতপূরেণ সিঞ্চ নির্ব্বাপয়। স্বার্থে কঃ। যেনৈবাগ্নিঃ প্রোদ্দীপ্যতে তেনৈব প্রাপ্তবিবেকেন হদি নির্ব্বাপ্যতে তদৈব তদপ্রাধোপশমঃ, অন্তথা অগ্নিদাতা গৃহাদিদাহোখং পাপং প্রাপ্নোত্যে-বেতি ভাব:। অত্র কামমিত্যপ্রযুজ্য হচ্ছয়পদপ্রয়োগেনৈবং ধ্বন্ততে,—অস্মাকং কামো হি হৃদি শেত এব। তঞ্চ ত্বয়া বিনা কোহপি প্রবোধয়িতুং ন শক্রোতি। তঞ্চ বংশীনাদেন সহাম্মৎ কর্ণরন্ধ্রবারা দ্বদয়ং প্রবিশ্য তত্র শয়ানং কামাগ্নিং প্রবোধ্য হাসাবলোকন্বতমধুত্যাং কলগীতবাতেন চ প্রোদ্দীপ্য তত্তত্যানরমং প্রাণান্ দক্ষুমুপ্রুমসে, অভস্তদাহপাপাদ্ধি-ভেষি চেৎ তং নির্ব্বাপয়, নচ তৎপ্রোদ্দীপনে তরির্ব্বাপনে বা তবায়াদলেশোহপি, ষতন্তে হাদাবলোকস্তস্তাগ্রেক্লী-পকঃ অধরামৃতঞ্চ তস্তা নির্বাপকমিতি। তদ্বস্তবয়ং তব মৃথচন্দ্র এব বর্ততে অতঃ তুর্লীলরাজপুত্রস্তা তবাগ্নিজালননির্বাপনা-আিকৈব খেলা ভূয়দী ভূরিশো দৃষ্টা নঅগ্নিজালনময্যেব এষা অত্যৈব দৃষ্ঠত ইতি। নহু, এতানি মে দাহজিকান্তেব হাদাবলোককলগীতানি এতৈর্যদি যুবতয়ো জলেযুস্তদা কৃত্র কৃত্র কতিশো বা ময়া স্বাধরামূতৈশ্চিকিৎদা কর্ত্তব্যেতি চেৎ সত্যং পরংসহস্রস্ত্রীবধে প্রাপ্ত এব তব তত্ত্বতাদমূতাপাদমং হঠো যাস্ততীত্যাহঃ,—নোচেদিতি। বিরহাগ্নিনা উপ-যুক্তদেহা দক্ষশরীরা যোগিতা ইব ধ্যানেন তব পাদয়োঃ পদবীং যাম অধুনৈব পাপুয়াম। অয়মর্থঃ,—বয়ং পূর্ব্ব-জন্মস্বকৃততপদ্ধানেবাত্মনো জানীমঃ যদেতজন্মনি জং নাঙ্গীকুরুষে তম্মাদধুনা তপশ্চরণার্থং ন বাহুং লৌকিকং বহুিং গৃহীম:। কচ্ছয়াগ্নিত্বিরহাগ্ন্যো: স্বত এব সন্তাৎ। তত্রাপি তদ্বিরহাগ্নিনাতিপ্রবলীভবিষ্ণুনা কচ্ছয়াগ্নিরপি মন্দীকরিয়তে এবাতো বিরহাগ্নাবেব প্রাণেযু হুয়মানেম্বশাক্ষ্। সঙ্কল্পায়ং ভো: ক্রফবিরহাগ্নে, কুফ্পাদস্পর্শাসানা বয়ং ছয়ি ছ প্রাণান জ্ভমস্তমাৎ কৃষ্ণশ্র পাদয়োঃ প্রব্যামন্তজনৈরলক্ষিতা অম্মাংস্তথা স্থাপয় যথা অম্বৎকুচয়োরুপর্য্যেব তম্ম পাদৌ পতেতাং নতু ভূমাবিতি। ততশ্চ স্বংপাদভারেণৈবোপশান্তহাচ্ছয়াগ্নয়ো বয়ং সিদ্ধমনোরথা এব ভবিশ্বামন্ত্র্ঞানিচ্ছরপ্যস্থৎ-কুচম্পর্শস্থাং প্রাপ্তাবন্ধান্মতাপ্রেবভূয়াংসম্প্রাপ্স্যসীতি সথে ইতি স্থ্যাদেবৈবং চিকীধান:। স্থীরপ্যস্থাংস্থ্যেবং সম্ভাপয়সি চেদ্বয়মপি ত্বাং স্থায়মেবং ক্থং নাস্কতাপয়াম ইতি ধ্বনিঃ। কিন্তু প্রেমহতকঃ থলু তদ্পি ত্বদুক্তাপ্-তুঃখং কোটিগুণীক্বত্যাশ্বভ্যমেব দাশ্ততে ইতি জানীমঃ। কিং কুর্ম্মোহশ্মাকং দগ্ধললাটমেবস্থিধমেব বিধাত্রা স্বষ্টং তম্মা-দপরিণামদর্শিন্, রুপাসিন্ধো, স্বাহ্নতাপবল্লিবীজং কিমর্থং বপসি? কথং বা তৎফলভোগিনীরম্বাংশ্চ করোষি মৃঞ্চ হঠম-স্মানঙ্গীকুর্বিতি ভূয়াংস এবা**ন্ত**ধ্বনয়: ॥ বি<sup>0</sup> ৩৫ ॥
- তে । প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ । অহে মিলনসময় ভিন্ন অক্তসময়েও ব্রজন্তনীদের যে নির্বস্ত দেহ দেখার ইচ্ছা করেছিলেন কৃষ্ণ, তা সিদ্ধ হল বস্ত্রহরণ দিনে, সেইরূপই মন্তপান ভিন্ন অক্ত সময়ে যে এই ভাববতীদের নিল জ্জ বচন শুনবার ইচ্ছা করছেন, তা কিন্তু এখন পর্যন্তও শুনতে পেলেন না। হায় হায় কামময় বেণুনাদে গোপীগণ উন্মাদিত হলেন, পুনরায় কৃষ্ণের বচন বিলাসে, বিহ্বল

হয়ে পড়লেন, যাকে অবলম্বন করে লজ্জা-বিবেক-ধর্ম-ধৈর্যাদি থাকে সেই চিত্তও অপহাত হল, এর-পরও এঁরা প্রায় সলজ্জ ভাবেই কথাবার্তা বলছেন, এখনও ভিতরের ভাব বাক্যে সম্পূর্ণরূপে উদ্ঘাটিত করেননি, —কুফ মনে মনে এইরূপ বিচার করতে থাকলে উন্নাদসঞ্চারী ভাবের প্রাবল্যের দারা বিপর্যয় প্রাপ্ত কোনও মুখ্যতমা গোপী বললেন— সিঞ্চ ইতি। এখানে 'হাস' ইত্যাদি পদের সহিত শেষের তে (তব) পদের সহিত অবয় হবে অর্থাৎ তোমার 'হাসি অবলোকন ইত্যাদি'। অতঃপর (হ অঙ্ধ— হে কৃষ্ণ তোমার সহাস্তদৃষ্টি ও কলগীতে জাতঃ — প্রজ্ঞলিত যে হাচ্ছয়াথিম — কামাগ্নি, তা তোমার অধরামৃতপূরের দারা সিঞ্চ নির্বাপিত কর। যে আগুন লাগিয়েছে সেই যদি প্রাপ্তবিবেক হয়ে উহা নির্বাপিত করে তবেই দেই অপরাধের উপশম হতে পারে, অক্তথা যে আগুন লাগায়, সে গৃহাদি জালানোর পাপে লিপ্ত হয়, এরূপ ভাব। এখানে 'কাম' শব্দ প্রয়োগ না করে 'হুচ্ছয়' পদ প্রয়োগে এইরূপ ধ্বনিত হচ্ছে— আমাদের কাম হৃদয় মধ্যে শুয়ে আছে উহাকে তুমি বিনা কেউ জাগাতে পারবে না। তুমি বংশীনাদের সহিত আমাদের কর্ণরক্ত দারা হৃদয় মধ্যে প্রবেশ করত সেখানে শ্য়ান কামাগ্নি জাগিয়ে সহাসদৃষ্টিরূপ ঘৃত-মধু নিক্ষেপে ও কল্গীত-রূপ বায়ু সঞ্চালনে দাউ দাউ করে জালিয়ে উঠিয়ে আমাদের হৃদয়মধ্যস্থ প্রাণ দল্ধানোর উপক্রম করছ; অতএব দেই দশ্ধানো-পাপের ভয় যদি কর, তবে তা নির্বাপিত কর। উহা জালিয়ে উঠানে ও নির্বাপনে তোমার পরিশ্রম-লেশও নেই, যেহেতু তোমার সহাসদৃষ্টি সেই অগ্নির উদ্দীপক ও অধরামৃত তার নির্বাপক। সেই বস্তবয় তো তোমার মুখচন্দ্রেই আছে। অতঃপর বলবার কথা, তুর্লীল রাজপুত্র তোমার অগ্নি-জালন-নির্বাপণাত্মক খেলা বহুবহুবার দেখেছি, অগ্নিজালনময়ী তোমার এই লীলা যে শুধু আজকেই দেখছি, তা নয়। আমার এ স্বাভাবিক সহাসদৃষ্টি ও কল্গীতে যদি যুবতীরা জলে পুরে যায়, তবে বল, কোণায় কোণায় কত কত জনকেই বা নিজ অধ্রামৃত দারা চিকিৎসা করতে পারব আমি ? এ কাজ শেষ করে উঠতে পারব কেন ? হে কুফ, যদি এরপ বল, তবে বলছি শোন— সত্যই এ পেরে উঠবে না। কোটিকোটি পরপ্রী বধভাগীই হবে তুমি। এর থেকে যে অনুতাপ জাত হবে তোমার, তাতে হঠ খেয়ে যাবে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, লোচেও ইতি — যদি বিরহাগ্নি নির্বাপিত না কর, তবে বিরহজাগ্ল্যাপযুক্ত দেহা — বিরহাগ্নি দারা দক্ষ দেহা আমরা যোগিদের মতে। ধ্যানের দারা তোমার 'পাদয়োঃ পদবীং যাম' এখই তোমার পদ্যুগল পাব। এর অর্থ ও অহো বুঝলাম, আমাদের পূর্ব জন্মের কোনও স্কৃতি নেই, যেহেতু এ জন্মে তোমার দ্বারা স্বীকৃত হচ্ছি না। কাজেই তপস্যা আচরণের জন্ম এখন আর বাহ্য লোকিক অগ্নি গ্রহণ করব না। হৃদয়স্থ কামাগ্নি ও কৃষ্ণবিরহ অগ্নির স্বতঃই বিভ্যমানতা হেতু। এর মধ্যেও আবার কুফবিরহ অগ্নি অতিশয় প্রবল হয়ে উঠে হৃদয়-শায়িত কামাগ্নিকেও মন্দীভূত করে দিচ্ছে, অতএব বিরহাগ্নিতেই নিজ নিজ প্রাণ আহুতি দান করতে গিয়ে আমাদের সঙ্কল্ল এরূপ হল, হে কৃষ্ণবিরহাগে!

# ৩৬। যহাস্থ্যক্ষক তব পাদতলং রমায়া দত্তক্ষণং ক্লচিদরণাজনপ্রিয়স্য। অপ্পাক্ষা তংপ্রভৃতি নান্যসমক্ষমঞ্জঃ স্থাতুং ত্বয়াতিরমিতা বত পার্যামঃ।

৩৬। মূলালুবাদ । (কৃষ্ণ যেন বলছেন, নিজ নিজ পতির কাছেই যাও। তাঁরাই তোমাদের কামাগ্রিতে অধরামৃত সিঞ্চন করতে পারবে। এরই উত্তরে—)

হে কমললোচন! কচিং যে ক্ষণে আমরা লক্ষ্মীরও আনন্দদায়ক, গোপজাতি-প্রিয় তোমার চরণতল কুচযুগলের ছারা স্পর্শ করেছি, তোমার দ্বারা যথেষ্ট সম্ভোগে ধন্যা ইয়েছি সেই ক্ষণ থেকে গোপন্তী আমরা নিজ নিজ পতিদের সামনে ঘূণায় দাঁড়াতেও পারি মা।

কৃষ্ণপাদস্পর্শ আশাবকা আমরা তোমাতে নিজ নিজ প্রাণ আহুতি দিচ্ছি। প্রতরাং কৃষ্ণের পদ্যোপ্ত পদ্বীং— চলার পথে অন্তজনের অলক্ষিতে আমাদিকে এমন ভাবে স্থাপন কর, যাতে আমাদের কৃচের উপরেই তাঁর পদ্যুগল পড়তে পারে, মাটিতে নয়। অতঃপর তাঁর পদভারেই হৃদ্রেস্থ কামাগ্রি উপশম প্রাপ্ত হলে আমরা দিন্ধ মনোরপই হয়ে যাব।' হে স্থে, তুমিও অনিচ্ছা সত্তেও আমাদের কৃচস্পর্শ-স্থ পেলেও স্ত্রীবধ-অনুতাপই বহুবহুই পাবে। স্থে- হে স্থা কৃষ্ণ, স্থা বলেই এরপ ভাব পোষণ করছি, স্থা হয়েও তুমি যদি আমাদিকে এরপ সন্তাপ দান করতে পারলে তবে আমরাই-বা কেন-না তোমাকে অনুতাপে ফেলবো গ এরপ ধ্বনি। কিন্তু প্রেমহেতু এরপ হলেও তোমার অনুতাপ-তৃঃখ কোটিগুণ হয়ে আমাদের হৃদ্রে বাজবে, তাও জানি। কি করব গ আমাদের পোড়াকপাল, এরপই বিধাতা স্থি করেছেন। স্নতরাং হে অপরিণামদর্শিন্। কুপাসিন্ধো! নিজ অনুতাপ লতার বীজ কেন বপন করছ, আর কেনই বা তার ফলভাগী আমাদের করছ। হঠ ছেড়ে দেও। আমাদিকে অঙ্গীকার কর। এরপ বহুবহু অনুধ্বনি। বি<sup>0</sup> ৩৫॥

তে। ব্রীজীব বৈ তে । দিন্দ ন নমু কথং নিরপুরাধে ময্যপরাধঃ কল্পাতে ? মদীয়প্রভাবিক-সৌদর্যাদিদর্শনেনে কামিনীনাং বন্চিত্রাদিকং ক্ষৃত্যতি, তত্রাহং কিং করবানি ? কিঞ্চ, যদি গৃহক্তেয়ে ন শক্তিস্তথাপি ক্লবধুনাং যুগাকাং তত্রৈবাবস্থানং যুক্তং, তত্রাহঃ—যহীতি। হে অমুজাক্ষ যহি যদা অম্মনির্বাচনীয়পুণ্ণাদয়সময়ে
কচিদপি ছল্ল দেশে ত্বয়াভিরমিতা নিজভাবব্যঞ্জনয়া নন্দিতাঃ সত্যস্তব পাদতলং অস্প্রাক্ষেতি স্কুকেন বাক্যেন—
'পূর্ণাঃ প্লিন্দ্য উক্লগায়পদাজরাগ,-শ্রীক্ষ্বুমেন দয়িতাস্তনমণ্ডিতেন' (শ্রীভা ১০২১)১৭) ইত্যক্ত পূর্বকৃতব্যাখ্যাস্থদারেণ
কয়াপি তয়া যথাকথঞ্চিল্লকশ্য পাদতলম্পর্শস্ত তদ্গোষ্ঠীষেব প্রসিদ্ধেঃ কৃতকাত্যায়নীত্রতানান্ত তংস্পর্শস্যক্ষ কারমাত্র-তাৎপর্য্যাচ্চাপ্রাপ্তসন্ধা অপি প্রাপ্তসন্ধাভিরাত্মক্রয় প্রকল্পা তাভির্মিলিতা প্রোচুরিতি জ্ঞেয়ম্। কিদৃশং পাদতলম্ ? রমায়া দত্তকণঃ

তস্যামপি নৃন্মপিতমহোৎসবমিত্যর্থঃ। নম্ব স্বপ্ন এবায়ং ভবতীনাম্, অন্তথা নিত্যমপি তথাছাপি তৎ স্যান্তরাছঃ—
অরণ্যজনেষু পুলিলীহরিণ্যাদিষেব সন্ততনিজদর্শনাদিদানেন প্রীতিং কর্জ্বন ব্রজ্জনেষু । ততো অস্মাকস্ক স্ক্তরামেব ত্র্র্লভদ্যেতার্থঃ। ইতি রমায়া অস্মাকক্ষ যোগ্যানাং পরিত্যাগান্তাদৃশানাক্ষ স্বীকারাত্রপালন্তশ্চ স্কৃতিঃ। তদেবং যহাস্পান্ধ, তৎপ্রভৃতি নান্তেষাং সমক্ষং স্বাত্ত্যুদ্ধবিস্থানমপি কর্ত্ত্ব্গ্ পারয়ামঃ। অন্তদর্শনমন্মভাং ন রোচত ইত্যর্থঃ। অতএব এম কোহপ্যুচ্চাটন-বিদ্যাময়ং স্পর্শপ্তণ ইতি ভাবঃ। নম্ব মিথ্যাবাদিন্তঃ সদা গোষ্ঠজনমধ্যে বস্থৈব, তত্তাছঃ—
অঙ্গঃ স্বেখনানায়াদেন, ততো বলাদেব তত্ত্ব বসাম ইতি ভাবঃ। অথৈপ্রগুপক্ষে ক্ষতিং স্পর্শনে হেতুঃ—ক্ষতিং কেষুচিদাবির্তাবেষু রমায়া দত্তক্ষণং, স্বয়ন্ত অরণ্যজনপ্রিয়স্য বৃন্দাবনবাসিনাং শ্রীগোপাদীনাং প্রেম্ণা তদব্যভিচারিণঃ, অহা
অভাগ্যং, তথাপি র্ষিহ কদাচিদেবাস্প্রান্ধ; অন্তং সমানম্। অত্র তেষাং ব্যাখ্যানেহরণ্যেতি—তক্ষ্ণনমন্ধেনিবেতাপি
দৈন্তমেবেতি। অনেনাখবেত্যস্যোত্তরং স্বাভাবিকপ্রেমবিশেবেণবাগতাঃ স্ব, ন স্বন্তজনবং সাধারণপ্রেম্ণেতি। নিমেধার্থ-চারম্যুদ্ধ সারিতং, সথে ইত্যনেন যতো বাল্যক্রীড়াসথ্যেন ভবতীনাং স্পর্শোহিপি জাতোহন্তীত্যাশঙ্ক্যান্থ:—হৌতি; মহি হদা তব বাল্যে বানরাদিপ্রিয়্রস্যৈব সতঃ পাদতলং রমায়া রমণ্যা দত্তাবরং তদভিসারোম্বুং
বভ্বেত্যর্থঃ, তৎপ্রভৃতি তদপি নাম্প্রান্ধ, কিম্তান্তদঙ্গম, কথভুতা অপি ? ম্বয়াভিরমিতা বাল্যে কারিতক্রীড়া অপি,
অতএবান্তেযাং শ্রপ্রনিদীনামপি সমক্ষং স্বাতুং পার্রামঃ, অন্তথা তৈরপি বিল্যেমহীতি ভাব ইতি ॥ জ্বী ৩৬ ॥

৩৬। প্রীজীব বৈ তা টীকালুবাদ ঃ যদি বল, নিরপরাধী আমার প্রতি তোমরা দোষারোপ করছ কেন ? আমার স্বাভাবিক সৌন্দর্য দর্শনে কামিনী তোমাদের চিত্তাদি সংক্ষোভিত হচ্ছে, তাতে আমি কি করব ? আরও যদি গৃহকুত্যে তোমাদের শক্তি না-ও থাকে তথাপি কুলবধূ তোমাদের দেখানেই অবস্থান যুক্তিযুক্ত, এরই উত্তরে, যহি ইতি। **যহি**— যখন আমাদের অনিব্চণীয় পুণ্যোদয় সময়ে কোনও ত্ল'ভদেশে ত্বয়াভিরমিতা— তোমার নয়ন-ইঙ্গিতাদি দারা আনন্দিত হয়ে তোমার পদমূল স্পূর্ণ করেছিলাম। শারদীয় রাসের পূর্বে এই যে স্পর্শ স্চক বাক্য ইহা ( শ্রীভাগবতের ১০।২১।১৭ ) "পূর্ণঃপুলিন্দ্য" শ্লোকে পাওয়া যায়। [বেণুগীত অধ্যায়ের এই শ্লোকের এজীবকুত ব্যাখ্যায় বলা হয়েছে, বেণুকতৃক আকৃষ্টা লব্দ্স্চ্ছা রাধার বক্ষে কৃষ্ণচরণরূপ মৃতসঞ্জিবনীপল্লবের দারা স্পর্শমাত্র হয়েছিল— এই মিলন সস্ভোগরূপ নয়।] এই পূর্বকৃত ব্যাখ্যানুসারে শ্রীরাধার দ্বারা যথাকথঞ্চিৎ প্রাপ্ত পদতল-স্পর্শের কথা তাঁর গোষ্ঠীতে প্রসিদ্ধ থাকা হেতু তাঁর অনুগত গোপীগণেরও সেই স্পর্শেই নিজেদের স্পর্শাভিমান, তাই তাঁরা বললেন, 'কৃষ্ণ পদতল স্পর্ণ করেছিলাম'। আর কাত্যায়নীব্রতপরা গোপীগণের কৃষ্ণসঙ্গ-অঙ্গীকার মাত্রেই প্রযাবসান থাকা হেতু তাঁরা অপ্রাপ্ত সঙ্গা, হলেও প্রাপ্ত সঙ্গাদের সহিত ঐক্য কল্পনা করত তাঁদের সহিত মিলিত হয়ে বললেন— 'চরণতল স্পর্শ করেছিলাম', এরূপ বুঝতে হবে। কিদৃশ পদতল ? রমায়া দভক্ষণং — এই পদতল নারায়ণের বক্ষোবিলাসিনী লক্ষ্মীদেবীরও অতি অবশ্য প্রমানন্দ প্রদাতা। যদি বল, ভোমাদের স্পর্শের কথা যা বললে, এ ভোমাদের হপ্প, অস্তথা নিত্য নিতাও দেরপ পদস্পর্শ অদ্যাপি হত, এরই উত্তরে, অরণ্যজ্বপ্রিয়—তুমি অরণ্যজনপ্রিয়—তুমি বনের পুলিন্দরমণী ও হরিণাদির প্রতিই সর্বক্ষণ নিজ্ব দুর্শনাদি দানে প্রীতি বিধান করে থাক, ব্রজজনের প্রতি নয়; স্কৃতরাং আমাদের তুল ভ তুমি। এইরূপে যোগ্যা রমা এবং আমাদের পরিত্যাগ ও তাদৃশ হেয়দের শীকার হেতু এখানে নিন্দা স্টিত হচ্ছে। এইরূপে যেদিন তোমার স্পর্শলাভ করেছি, সেদিন থেকে অন্তের সামনে স্থাতুং— দাঁড়াতেও পারি না, অর্থাৎ অন্তের দর্শন আমাদের রুচিকর হয় না। অতএব মনে হচ্ছে এ কোনও উচ্চাটন অর্থাৎ ব্যাকুলতা জন্মানোর ওল্লোক্ত অনুষ্ঠান-বিদ্যাময় স্পর্শগুণ, এরূপ ভাব। যদি বল, হে মিথ্যাবাদিনিগণ। সদা গোষ্ঠজন মধ্যেই তো বাস করছ, তবে যে বলছ অন্তের সামনে দাঁড়াতেই পারি না। এরই উত্তরে, অঞ্জ — স্কুখে অনায়াসে পারি না। তথাপি অনিচ্ছাসত্বেও জররদন্তি করে পড়ে আছি, এরপ ভাব।

ঐশ্বর্গপক্ষে ব্যাখ্যা ৪ কোনও সময়ে যে স্পর্শ হয়েছিল, তার হেতু কোনও এক আবির্ভাবে রমাদেবীর প্রমানন্দদায়ী হয়েছিলে তুমি। স্বয়ং তুমি তো অরণ্য জনপ্রিয় — বুন্দাবনবাসী প্রীণোপেদের প্রেমে এই বুন্দাবনে নিত্যবাস কর। তথাপি অহাে অভাগ্য! যহি— কোনও এক সময়ে একবারই মাত্র তোমার চরণ স্পর্শ পেয়েছিলাম, সর্বদা পাই না। আর সব ব্যাখ্যা পূর্বের মতই। এখানে প্রীম্বামিপাদের ব্যাখ্যার তাৎপর্য হল, বনের নীচজাতি হাড়ি ডোম-মুগাদির সম্বন্ধেই আমরা তোমার পাদস্পর্শ লাভ করেছিলাম, এ গোপীদের দৈন্তই। অথবা, কৃষ্ণ যে ১০।২৯।২৩ গ্লােকে বললেন— "মদভিশ্রেহান্তবত্যাে" ইত্যাদি অর্থাৎ যদি মদীয় অনুরাগে বশীভূত চিত্ত হয়ে এসে থাক, তা হলে যুক্তিযুক্তই হয়েছে, কারণ সমস্ত প্রণীই আমার প্রতি প্রীতিবিশিষ্ট হয়ে থাকে" এরই উত্তর গোপীরা দিচ্ছেন এই শ্লোকে— আমরা স্বাভাবিক প্রেম বিশেষেই তোমার কাছে এসেছি, কিন্তু অন্যজনের মতাে সাধারণ প্রেমবশে নয়।

উপেক্ষাময়ার্থে ব্যাখ্যা ? অয়ি গোপীগণ! সখা বলে সম্বোধন করে ভালই তো মনে করিয়ে দিয়েছ। হাঁ। ইাঁ ঠিকই, বাল্যক্রীড়ায় সখ্যতা বশতঃ তোমাদের অঙ্গ-ম্পর্শ আমার হয়েছিল বটে, এরপ কথার আশস্কায় গোপীগণ বলছেন— হে কমলনয়ন, আমরা ত্বয়াভিরমিতা— বাল্যকালে তোমার সহিত খেলায়ূলা করলেও য়হি— যখন বাল্যকালে অর্বাজনপ্রিয়স্যা— তুমি বানরাদির প্রিয় ছিলে সেই সময় যখন তোমার পদতল রয়য়য়— রমণীর দিকে অভিসারোম্থ হয়েছিল, তদবধি ন অন্প্রাক্ষ— আমরা তোমার তৎপ্রভৃতি—'তদপি' পদতলও ম্পর্শ করি নি, অন্য অঙ্গের কথা আর বল্রার কি আছে গ অতএব অন্যা— অন্যদের অর্থাৎ শ্বশ্র প্রভৃতিরও চোখের উপর থাকতে পারছি, অন্যথা তারা দেষই করত। জী০ ৩৬ ॥

৩৬। **এ বিশ্ব টীকা ঃ ন**ন্থ, তর্হি স্ব-স্থ-পতীনেবোপগচ্ছত ত এবৈনমন্ত্রিং দিঞ্ছেমুন্তত্রাহুঃ,—যহীতি। হে অমুজাক্ষেতি হন্ননদর্শনক্ষণমারতার বন্ধ ভ্রমরীভূন্ন স্থিতাঃ স্ব ইতি "চক্ষ্বাগঃ প্রথমং চিত্তাসঙ্গস্ততোহথ সঙ্কর্ম" ইতি রসশাস্ত্রোক্তঃ। প্রথমং লোচনা-লোচনি দশ্নমেবাস্থাকং পূর্বরাগপ্রবর্তকমিতিভাবঃ। তত্ত্বাপি যহি যিসিন্নেব

### ৩৭। শ্রীর্যৎ পদাষ্ট্রজরজ্জ শতকমে তুলস্যা লব্ধনাপি বক্ষসি পদং কিল ভৃত্যজুফীম্। যস্যাঃ স্থবীক্ষণউতান্যসুরপ্রয়াসস্তম্ময়ঞ্চ তব পাদরজঃ প্রপন্নাঃ॥

৩৭। **অন্তর্ম** হ যক্তা স্ববীক্ষণ ( স্ববীক্ষণে নিমিত্তে ) অসম্ব্রপ্রয়াসং উত ( অন্তেষাং স্থবাণাং ব্রহ্মাদীনাং প্রয়াসং ভবতি ) সা শ্রীঃ বক্ষসি পদং ( অসাপত্নাং স্থানং ) লক্কাহপি তুলস্তা ( সপত্না সহ ) ভৃত্যজুষ্টং যৎ পদাদ্ধ-জরজঃ চকমে (প্রাথিতবতী ) তহৎ (শ্রীরিব ) বয়ং চ তব ( তৎ ) পাদ্বজঃ প্রপন্নাঃ।

৩৪। মূলালুবাদ ঃ এইরূপে হে কৃষ্ণ! তুমি তো আমাদের প্রেয়সী করে নিয়েছ, কিন্তু আমরা তোমার পাদদেবাই আশা করি, এই আশয়ে বলা হচ্ছে—)

যে লক্ষ্মীদেবীর কুপাদৃষ্টি লাভের জন্ম ব্রহ্মাদি সকল দেবতাগণের চেষ্টা, সেই লক্ষ্মীদেবী তোমার বক্ষোস্থলে স্থান লাভ করেও যেমন সপত্নী তুলসীর সহিত একত্রে তোমার ভক্তগণ-সেবিত পদরজ প্রার্থনা করে থাকেন, সেইরূপ আমরাও তোমার পদরজের শর্ণাপুল্ল হচ্ছি।

ক্ষণে তব পাদতলং কচিদ্গোবৰ্দ্ধনাদি কৃঞ্জপ্রদেশে অম্প্রাক্ষ কুচাভ্যাং স্পৃষ্টবত্যা বয়ং। কীদৃশং? রমায়া দত্তক্ষণং বৈকৃষ্ঠবাসিন্তাঃ লক্ষ্যা নারায়ণপ্রিয়ায়া অপি রমণাভিলাষময়োৎসবদায়কং "যহাঞ্চয়া প্রীলননাচরত্তপঃ" ইতি নাগপত্তীবচনা-দ্গর্গাদিম্থতঃ শ্রুতাং। অতো বনবাসিনীনাং গোপস্ত্রীণামস্থাকং অভিলাষোৎসবদায়কম্, তত্রাভিলাষে কিমান্চর্যামিতি ভাবং। নহু, লক্ষ্যা অপ্যভিলষণীয়ে বস্তুনি কৃতো বং প্রাপ্তিষোগ্যতেত্যত আহুং,—অরণ্যজনা গোপজাতয় এব প্রিয়া যত্ত্য তব তৎ প্রভৃতি তং ক্ষণমারভ্য অন্তেয়াং স্বম্বপতীনাং গোপস্ত্রীণামস্থাকং সমক্ষং স্থাতুমপি ন পারয়ামস্তান্ দৃষ্ট্রা মনসি ঘূণোৎপত্ততে ইতি ভাবং। কিঞ্চ, ন কেবলং বয়মস্প্রাক্ষ এব অপি তু হয়া অভি সর্ব্বতোভাবেন রমিতা যথেষ্টং সংভৃজ্য পুরুষায়তীকৃতা অপীত্যর্থং। তেন সম্ভৃত্তপূর্ব্বাঃ অস্থানন্তত্তে ন প্রস্থাপর পাদয়োভ্যে পতাম ইতি কাকৃষ্বনিতঃ॥ বি<sup>০</sup> ৩৬॥

তঙা প্রবিশ্ব টীকালুবাদ ৪ কৃষ্ণ যেন বলছেন, তা হলে নিজ নিজ পতির কাছেই যাও তারাই তোমাদের কামাগ্নিতে অধরামৃত সিঞ্চন করতে পারবে, এরই উত্তরে, হে কমললোচন! তোমার এই স্থলর নয়ন-দর্শনক্ষণ থেকেই আমরা ভ্রমরী হয়ে ওখানেই বসে আছি— 'প্রথমে চক্ষুরাগ, অতঃপর চিত্তমিলন, তৎপর সঙ্কলা।''—এরপ রসশাস্ত্র-উক্তি থাকা হেতু। প্রথমে লোচনদর্শন চিহুই আমাদের পূর্বরাগ প্রবর্তক. এরপ ভাব। এর মধ্যেও আবার ঘহি— যেই ক্ষণে তোমার পদতল কোনও গোবর্ধনাদি কৃত্তপ্রদেশে অস্প্রান্ত্রম কুচ্যুগলের দ্বারা স্পর্শকারিণী আমরা (মহাত্র থাকতে পারি না)। কিরূপ পদতল রমায়া দ্ভক্ষণং— বৈক্ত্রাদিনী নারায়ণপ্রিয়ালক্ষীরও রমণ-অভিলাষময় উৎসবদায়ক পদতল। এরপ বলার কারণ নাগপত্নী-বচন ও গর্গমুখ থেকে প্রবণ। স্কৃতরাং বনবাসিনী গোপন্ত্রী আমাদের অভিলাষময় উৎসব-দায়ক যে হবে, এতে আর আধর্য কি 
থ এরপ ভাব। পূর্বপক্ষ, আচ্ছা লক্ষ্মীরও অভিলয্ণীয় বস্তু কি করে তোমাদের প্রান্তি-যোগ্যতা হতে পারে 
থ এরই উত্তরে, অবণাক্তরপ্রিয়ালা— গোপজাতি মাত্রেই যাঁর প্রিয়,

সেই 'তব' তোমার। ত<়প্রভৃতি— সেইক্ষণ থেকে। অন্যসমক্ষম,— গোপগ্রী আমরা নিজ নিজ পতিদের সমক্ষে দাঁড়াতেও পারি না, তাদের দেখলেই মনে ঘৃণার উদ্দেক হয়, এরূপ ভাব। আরও কেবল-যে আমরা তার পদতলই কুচে স্পর্শ করেছি, তাই নয়, পরস্ত ত্বয়া ভিরমিতা -তাঁর দারা 'অভি' সর্বতোভাবে রমিতা— যথেষ্ঠ সস্তোগে পঞ্চমপুরুষার্থ আনন্দের পরাবধি লাভেও ধন্যা, স্থতরাং সংভুক্তপূর্বা আমাদিকে অস্তত্ত ঠেলে দিও না, তোমার চরনে পরছি, এরূপ কাকু ধ্বনিত। বি ৩৬॥ ৩৭। **জ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> ভো<sup>0</sup> টীকা ঃ নম্ন মাদৃশতুল্যক্ল্যা এব যুয়ং, ততো বত কথং পাদতল্মস্প্রাক্ষেতি** বদথ ? ইত্যাশঙ্ক্য নিজভীষ্টোৎকণ্ঠাবগুঞ্জিততহৈঃবাতিদৈন্তেনাহুঃ—শ্ৰীরিতি। যৎ ২স্ত নারায়ণস্থ বক্ষসি পদং লব্ধাপি পদাম্বরজঃ শ্রীশ্চকমে, প্রেয়স্থ্যচিতং সেবাভিলাষবিশেষং পরিত্যজ্য দাসোচিতমেবেষ্টতীত্যর্থ:; বহুনাং তত্র সংঘট্টমপ্যঙ্গীচকার ইতি ভাব:। কীদৃষ্ঠপি সা? তত্তাহ:—যস্তা ইতি তদেবং দৃষ্টান্তমুক্তক্তা দাষ্ট্র'ন্তিকমাহ:— তম্বদিতি। 'তিশানন্দাত্মজোহন্তে নারায়ণসমো গুলৈ:'—(শ্রীভা ১০৮।১৯) ইত্যুক্তত্বাৎ স নারায়ণ ইব, যস্তং তস্য তব পাদরজো ব.ঞ্চ সৎকুলাদিসম্পত্যা প্রেয়সীপদ্যোগ্যতাং লব্ধনাপি প্রপন্নাঃ, তম্ম তব চ গুণমহিমেবায়ং যত্তমাহম্মাকং চ লব্ধতাদ্শ-পদ্তেহপি নুনতাভিমানমেব কারয়তীতার্থঃ। তত্র শ্রীরমুজদাদৃশ্রমুণাধিমবলম্মানা তদ্য পদামুজরজশ্চকমে, বয়স্ত ততুপাধিমনপেক্ষ্যমাণাস্তব পাদরজঃ প্রপন্ন। ইতি স্বেষাং তৎপাদস্য চ বৈশিষ্ট্যমূজরূপকারূপকাভ্যাং দশিতম্। এবং ক্ষীরোদমথনে যথান্যপরিত্যাগেন শ্রিয়াস্তদেকভজনং, তথাস্থাকমপি তদেকভজনমিতি জ্ঞাপিতম্। অথবা নত্ন নাহং স্বপ্নেহপি ভবতীস্পৃশানং স্মরামি, ভবতু বা, তথাপ্যবিচারেণ সরুৎ স্থাননেহপি ন ভূষা কর্ত্ত্বমিচিতাং, তচ্চানেচিতাং সাধ্বীকুলাচার-লঙ্ঘনেন, মম চ তাদৃশভবদাচারধ্বংসনেনেতাত্ত সাধ্বীকুলশিরোমণিং শ্রিয়মেব দৃষ্টান্তয়ন্তাঃ প্রত্যুত্তরয়ন্তি—শ্রীরিতি। বক্ষসি স্বভর্ত্ত্বর্পদয়ে পদং স্থানং লব্ধৱাপি খ্রী: কিল প্রসিদ্ধৌ, অনমোর্দ্ধমাধুরী-ভরমোহিতত্বাত্তথাপি তবাঙ্গদঙ্গে নিজাথোগ্যতামননাচ্চ; যদিতি যান্য বুন্দাবন-সম্বন্ধি-পাদরজোমাত্রং ঘনচ্চকমে, তম্বন্তম্য তব পাদরজো বয়মপি প্রপান ইত্যন্তরঃ। তত্তকম—'ম্বাঞ্জ্যা শ্রীর্লনাচরত্তপঃ' ( শ্রীভা ১০।১৬।৩৬ ) ইতি তাদৃশ-প্রসিদ্ধিশ্রবাণাৎ। বক্ষ্যতে চ স্বয়ম্—'জয়তি তেহধিক্ম' ( শ্রীভা ১০।৩১।১) ইতি। পাদরজঃ-শব্দস্য পুনরুক্তিরত্যুৎকঠয়া জ্ফো। তত্ত্তং পক্ষরয়েহপি, রুৎকাপ্রয়োগশ্চ পূর্ববদেব জ্ঞোঃ। সা চ ন কেবলা, কিন্তু তুলস্য। লীলারপয়া বৃন্দয়াপি সহ, সা চ তুলগী তৎপ্রেয়স্যাপি চকমে। পালে কার্ভিক মাহাত্ম্যে জালন্ধরোপথ্যানে তদ্যা অপি তৎপ্রেয়দীস্ক-শ্রবণাৎ। তগা চ স্কান্দে মথুরা-মাহাত্ম্য—বুন্দাবনং দ্বাদশমং বুন্দাদেবী-সমাশ্রিতম্। হরিণাধিষ্ঠিতং তচ্চ ব্রহ্মক্রদাদিদেবিতম্ ॥' ইতি, বারাহে তন্মাহান্ম্যে চ—'বৃন্দাবনং দ্বাদশমং বৃন্দয়া পরিরক্ষিতম্। মম চৈব প্রিয়ং ভূমে স<sup>ৰ্</sup>পাতকনাশনম্ ॥' ইতি তদাপ্রিতক্তপ্রবণাচ্চ। কথভূতমপি রজঃ ? ভূতাজুষ্টং অন্ভূত্যগণসেবিতাবশিষ্টমপি পুনারজ এব চ বিশেষয়িতুং তদ্যা বৈশিষ্ট্যান্তরমান্তঃ—যদ্যা ইতি। স্ববীক্ষণে হপতিপ্রেমপর্য্যন্ত-দম্পত্তিপ্রদে, অন্যন্তরাঃ শ্রীবিষকদেন-গরুড়াদর্মঃ, তেষামপি প্রয়াসঃ যদি তস্তাস্তস্তাশ্চাপ্যেবং, তদান্মাকমেব কো দোষঃ ? ইতি ভাবঃ। ঐশ্ব্যপ্রদেখপি, প্রায়ঃ পূর্ববদেবার্থঃ, কিন্তু পূর্ববত প্রেমক্কতোৎকর্ষদৃষ্টিপ্রাপ্তবেনোতরত তু জ্ঞানপ্রাপ্তবেনেতি ভেদঃ। তদেবং 'ভর্ত্তঃ শুক্রষণং স্ত্রীণাম্' ( শ্রীভা ১০।২৯।২৪) ইত্যাদেরকত্তরং জ্ঞেরম্। নিষেধার্থশ্চারম্—নম্ম শ্রী-বৃন্দে অপি স্বপতিপরিত্যাগেন মদাশ্রা মদ্বনে তিষ্ঠতঃ, কাঃ যুয়ম্ ? ইত্যত্তাহঃ—শ্রীরিতি; ২৭ যা শ্রীঃ তুলস্থা বৃন্দায়া সহাত্র বনে স্থিতং তব প্রায়ুজ-রজশ্চকমে, তৎকামনয়াত্র বাসং ক্বতবতীত্যর্থ: তদ্বদিতি সহৈব বয়ঞ্চ, বয়মপি তব পাদরজঃপ্রপন্নাঃ; কাক্ষা নৈবেত্যর্থ:। থ্যাতায়া লক্ষ্যা যচ্চাপলং তথা জালব্ধরভার্য্যাত্মপি লব্ধায়া বুন্দায়া যদ্যভিচারিত্ব তৎদ্যুক্তমেব, নাম্মাকমেতাদৃশীনামিতি ভাবঃ। তত্রাপি ভর্ত্ত্ররিত্যস্যৈবোত্তরং জ্ঞেয়মিতি ॥ জী<sup>0</sup> ৩৭ ॥

৩৭। শ্রীজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ মাদৃশ জনের তুল্য কুল জাভই তোমরা, হায় হায় তবে কেন চরণতল স্পর্ণ করেছি, এরূপ বলছ ? — কুফের এরূপ কথার আশস্কায় নিজ অভীষ্ট প্রাপ্তির উৎকণ্ঠায় অবগুঞ্চিতা হয়ে অতি দৈল্যে বলছেন— শ্রীঃ ইতি। 'এীঃ' লক্ষ্মীদেবী ঘৎ— 'যশ্ত' নারায়ণের বক্ষে পদং — স্থান লাভ করেও তাঁর পদাসূজ-রজ কামনা করে থাকেন, অর্থাং প্রোগন-উচিত সেবাভিলাষ-বিশেষ পরিত্যার করে দাসোচিত সেবাই অভিলাষ করে থাকেন। এজন্ম তিনি বহুবহু অন্তান্ত দাসের সংঘট্টও অঙ্গীকার করে থাকেন। লক্ষ্মীদেবী কিদৃশ হয়েও পদরজ প্রার্থন। করেন ? এরই উত্তরে, যদ্যাঃ ইতি — ব্রহ্মাদি দেবগণও যাঁর কুপাদৃষ্টি লাভের প্রয়াসী, এরূপ হয়েও। এইরূপে দৃষ্টান্ত লক্ষ্মীদেবীর কথা বলে, দাষ্ট্র'ান্তিক বলা হচ্ছে, তদ্বৎ বয়ঞ্চ ইতি— সেইরূপ আমরাও আপনার চরণরেণু আশ্রেয় করছি— "হে নন্দ! ভোমার এই পুত্রটি গুণে নারায়ণ সম।" — (ভা<sup>০</sup> ১০৮।১৯), এরূপ উক্তি থাকা হেতু নারায়ণ সম যে তুমি সেই. তোমার পদরজ বয়ঞ্চ — আমরাও, সংকুলাদি সম্পত্তি থাকা হেতু প্রেয়সী-পদের যোগাতা লাভ করেও প্রপল্লা?— চরণে শরণ নিচ্ছি ইহা নারায়ণ ও তোমার গুণমহিমাই, যা শ্রীলক্ষ্মীদেবী ও আমাদিগেকে নীচ অভিমান করায়, তাদৃশ উচ্চপদ আমাদের লাভ করা থাকলেও। এই শ্লোকে প্রথমে নারায়ণের ক্ষেত্রে পদাযুজ-রজ আর কুষ্ণের বেলায় পদরজ উক্তি করায় গোপীদের নিজেদের ও কৃষ্ণপদের বৈশিষ্ট্য ধ্বনিত হচ্ছে, রূপক ও অরূপকের দ্বারা। তা এইরূপ— লক্ষ্মীদেবী ষে নারায়ণের পারবন্ধ কামনা করেন, তা ঐ পদের অমুজ সদৃশ সৌন্দর্য-মাবুর্য কমনিয়তাকে অপেক্ষা করেই, আর গোপী আমরা শরণাগত হচ্ছি কৃষ্ণপদের কোনও গুণকে অপেক্ষা না করেই শুধু প্রীতির টানে। এবং ক্ষীরান্ধি-মন্থনে যেরূপ অন্য স্বাইকে ত্যাগ করে লক্ষ্মীদেবী একমাত্র শ্রীনারায়ণকে ভক্ষন করে-ছিলেন, সেইরূপ আমাদেরও একমাত্র তোমারই ভজন, এইরূপ জানান হল এখানে। অথবা, হে কৃষ্ণ। যদি বল, স্বপ্নেও যে আমি তোমাদের স্পর্শ করেছি, এরপ স্মরণ করতে পারছি না। যদি বা স্পর্শ হয়েই পাকে, তথাপি অবিচারে একবার স্থলন হলেও, তাই বারবার করা উচিত নয়। অনুচিত তোমাদের পক্ষে সাধ্বীকুলাচার লজ্যনের দ্বারা হচ্ছে, আর আমার পক্ষে তাদৃশ তোমাদের আচার-ধ্বংস করণের দ্বারা হচ্ছে। এরই উত্তরে, সাধ্বীকুলশিরোমণি লক্ষ্মীদেবীকে দৃষ্টান্ত ফরুপে দাঁড় করিয়ে প্রত্যুত্তর দিচ্ছেন— এ ইতি। বক্ষাসি— নিজ স্বামী নারায়ণের বক্ষে পদং – স্থান লক্ষাপি— পেয়েও লক্ষ্মীদেবী তোমার অসমোধ্ব মাধুরীভরে মোহিত হওয়া হেতু ও মোহিত হলেও নিজ অযোগ্যতা মনন হেতু য় ে -- 'যস্তু' অর্থাৎ কৃষ্ণের বৃন্দাবন-সম্বন্ধীয় পাদরজ মাত্র 'যদ্বৎ' যেমন কামনা করেছিলেন (ইহাতো 'কিল' প্রাসিদ্ধই আছে) ত ং ে তেমন 'তস্তু' সেই তার অর্থাৎ তব- তোমার পদরজে আমরা শরণ নিচ্ছি। সেই প্রসিদ্ধির কথা বলা হচ্ছে- "প্রম স্থকোমলাঙ্গী লক্ষ্মীও তোমার চরণরেণু প্রাপ্তির জন্ম সকল বাসনা ত্যাগ করে তপস্থা করেছিলেন,

কিন্তু পান নি।" — (ভা° ১০।১৬৩৬)। গোপীগণ নিজেরাও বলেছেন— 'লক্ষ্মীদেবী এই বুন্দাবনের বেলবনে কৃষ্ণচরণ লাভের জন্ম নিত্যকাল তপস্থা রত আছেন" — (ভা°১০।৩১।১)। এই শ্লোকে 'পাদরজ' শব্দের পুনরুক্তি উৎকণ্ঠাতে, এরূপ বুঝতে হবে। লক্ষ্মীর পক্ষে 'পদাযুজ-রজ' বলে গোপীদের পক্ষে শুধুমাত্র 'পদরজ' বলার তাৎপর্য পূর্ববং। কেবল লক্ষ্মীদেবীই যে পাদ-পদ্মরজ কামনা করেছেন, তাই নয় কিন্তু লীলারুপিণী বৃন্দাদেবীর সহিত কামনা করেছেন, এই বৃন্দাদেবীও কৃষ্ণের প্রেয়সী হয়েও কামনা করেছেন। — পালে কাতিকমাহাত্ম্যে জালন্ধরোপাখ্যানে তুলসীরও প্রেয়সীর শোনা যায়। কন্দপুরাণে মথুরা মাহাত্মো উল্লিখিত আছে — "বৃন্দাবন দাদশ বনময়। এই বন অলঙ্কৃত করে বিরাজমান জ্ঞীতুলদীদেবী। জ্ঞীকৃষ্ণের লীলাভূমি এই বৃন্দাবন ব্রহ্মরুদ্রাদি কতৃক দেবিত।" বরাহে শ্রীমথুরামাহাত্মেও উক্ত আছে— "হে ভূমে! জ্রীবৃন্দানেবী কতৃক পরিরক্ষিত, সর্বপাপ নাশক এই দাদশ বনময় বৃন্দাবন আমার প্রিয়।" এই সব উক্তি থেকে বুঝা যায়, এই বৃন্দাদেবী এই বন আশ্রয় করে বিরাজমান। সেই 'রজ' কিরূপ হলেও কামনা করেন ? ভৃত্যজুফীম. বহুবহু দাস ভক্তজনের দারা সেবিত হওয়ার পর যেটুক অবশিষ্ট, তাই কামনা করেন। পুনরায় রজেরই মহিমা বলার জন্য তাঁর অন্য বৈশিষ্টাও বলা হচ্ছে— যস্তা ইতি, যাঁর স্ববীক্ষণে — যাঁর নিজ্জৃষ্টিদারা নিজপতিপ্রেম পর্যন্ত সম্পত্তিপ্রদে। অব্যাসুরপ্রয়াস — শ্রীবিষ্ককদেন গরুড়াদি, তাঁদের প্রয়াস— তাৎপর্য ঃ লক্ষ্মীর কুপাদৃষ্টি স্বপতি শ্রীনারায়ণের পদকমলে প্রেমসম্পত্তি পর্যন্ত প্রদান করে। সেই কুপাদৃষ্টি প্রাপ্তির জন্য শ্রীবিষকসেনাদি ও গরুড়াদিরও প্রচেষ্টা দেখা যায়। সেই কক্ষীদেবী এবং বৃন্দাদেবীও যখন তোমার চরণরেণু কামনা করেন তখন আমাদেরই বা তাঁর কামনায় দোষ কি? এরূপ ভাব।

প্রথপক্ষে ব্যাখ্যা ঃ ঐশ্বর্থপক্ষেও অর্থ প্রায় পূর্ববং। কিন্তু ছই-এর মধ্যে ভেদ হচ্ছে, প্রথমটিতে প্রেমকৃত উৎকর্ষ-দৃষ্টি গৃহীত, পরেরটিতে জ্ঞান গৃহীত। এইরপে এই শ্লোকে কৃষ্ণোক্ত "ভর্ত্বঃ শুক্রাষণাং গ্রীণাম" ইত্যাদি ২৪শ্লোকের উত্তর দেওয়া হল, এরপ জানতে হবে।

উপেক্ষামরার্থের ব্যাখ্যা । হে কৃষ্ণ! যদি বল, লক্ষ্মীদেবী ও বৃন্দাদেবী নিজ নিজ পতি পরিত্যাগ পূর্বক আমার প্রাপ্তি আশার আমার এই বৃন্দাবনে বাস করছে, তোমরা কোথাকার কে, ভারি তো গোয়ালিনী ? এর উত্তরে, আমাদের কথা শোন, বলছি— যৎ— যে লক্ষ্মীদেবী তুলসী ও বৃন্দার সহিত এই বনে বাস করেন, তোমার পদায়ুজ-রজ কামনায়— সেই লক্ষ্মীর ন্যায় কি আমরাও তোমার পদরেশুর শরণাপন্ন হব ? না-না এ কখনও নয়। চঞ্চল বলে বিখ্যাত লক্ষ্মীর যে চাপলা এবং জলন্ধরের ভার্যারূপ প্রাপ্তা বৃন্দার যে ব্যভিচারিছ, তা তা তাঁদের পক্ষে উপযুক্তই বটে, কিন্তু আমাদের মতো জনদের পক্ষে নয়, এরপ ভাব। এই উপেক্ষা পক্ষেও কৃষ্ণের 'ভর্ত্তঃ শুক্রাষণং' ইত্যাদি বাক্যের উত্তর প্রদত্ত হল ॥ জী ৩৭ ॥

- ৩৭। শ্রীবিশ্ব চীকা ঃ তদেবং ছবৈব বয়ং স্বপ্রেয়দীকতাঃ, কিন্তু ছচ্চরণসেবামেব বয়মাশান্মহে ইভি
  সদৃষ্টান্তমান্তঃ,— শ্রীলন্দ্রীর্বস্ত নারায়ণস্থ পদাধুজরজন্চকমে তদ্বন্তন্ত্র্ লাস্ত তবাপি বয়ং পদাক্ষরজঃ প্রপদাঃ ততন্চ
  গর্গোক্তিগম্যেন তব নারায়ণতুল্যছেনাম্মাকমিপি শ্রীতুল্যছং স্বতএবায়াতমিতি ভাবঃ। কিঞ্চ, বক্ষদি সর্ব্বোজ্যে স্থলে
  পদং আম্পদং লব্ধনাপি তুলস্তাঃ সপস্যাঃ পদমপি ভৃতৈয়ন্ত্র্ ইং সেবিতমিতি পুরুষজনসভ্যট্রবাদি তম্ম পাদরজন্তমে
  স্বাভাবিকীং প্রেয়সীভাবসম্চিতাং লজ্জামপি পরিত্যজ্য স্বন্যনতামপ্যদীকৃত্য কাময়তে মেতি। তম্মাঃ প্রেয়সীভাবাদপি দাসীভাবো যথাভাগ্দিতস্তবৈধাম্মাকমপীত্যতস্তব রক্তক-পত্রকাদিদাসৈঃ সহাপি লজ্জাং পরিত্যজ্য পাদৌ সম্বাহয়িতুমিচ্ছামঃ। তথা বুলাবনীয়পুলিলানাং কর্মতুললগ্রহাতরণকৃত্ব্যুমন স্বীয়ভালপ্রলেপনমপি স্বন্যনাপ্রামণ্ডাঃ ক্ষপদতলনিকট
  প্রদেশেহিপি ক্ষণমপি স্বাত্মপি ন দীয়তে ইত্যমাক্ষমেব দক্ষললাটমিতি ধ্বনিঃ। স্বংশপ্রেপাশ্বত্যং স্বপদতলনিকট
  প্রেমেপি পুণাবতাং জানানাং গৃহে গৃহে চাক্ষম্যধর্মসপ্যদ্ধিকৃত্ততি নশ্মাশস্য কেন মূর্বেণোচ্যতে শ্রীন্ডঞ্চলেতি? সা তু
  পরমধারৈবেত্যাহঃ,—বস্তাঃ প্রিয়ঃ স্বেম্বু বীক্ষনকৃতে বাৎসল্যরসময়ক্বপাবলোক্যেক, কিন্তু তচ্ছিলরেব কাচিত্রেন্ত্যাহভীন্সিতাং
  সম্পদং দাত্ত ইতি॥ বি<sup>০</sup>৩৭॥
- ৩৭। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ এইরূপে তিনিই আমাদের নিজ প্রেয়সী করে নিয়েছেন, কিন্তু আমরা তাঁর চরণ সেবাই আশা করে থাকি। ইহাই সদৃষ্টান্ত বলা হচ্ছে, প্রীর্গ্র ইতি— 'শ্রী' লক্ষ্মী 'যং' ( যস্ত ) নারায়ণের পদাস্থুজরজ প্রার্থনা করেন। সেইরূপ আমরাও নারায়ণতুল্য তোমার পদাস্থুজরজে প্রপন্নাঃ — শরণাগত, অতঃপর গর্গোক্তি প্রমাণের দ্বারা তোমার নারায়ণ-তুল্যতা থাকায় আমাদের শ্রী-তুল্যতা স্বতঃই এসে যাচ্ছে, এরপে ভাব। বক্ষাসি – বক্ষে, সর্বোত্তম স্থলে পদং -- প্রতিষ্ঠা লাভ করেও লক্ষ্মীদেবী তুলস্যা সপত্নী তুলসীর পদও, যা ভৃত্যের দারা জুষ্টং – সেবিত. এই স্থানটিতে পুরুষজন সংঘট্টবং ভৃত্যের ভীড় লেগে থাকলেও কৃষ্ণের সেই পদর্জ কামনা করেন— স্বাভাবিক প্রেয়্সীভাব-উচিত লজ্জাও পরিত্যাগ করে, নিজ ভুচ্ছতাও অঙ্গীকার করে কামনা করেন। এইরূপে দেখা যাচ্ছে, লক্ষ্মীদেবীর যেরূপ প্রেয়সীভাব থেকেও দাসীভাব অভীপ্সিত, সেইরূপই আমাদেরও। তাই রক্তক-পত্রকাদি দাসের সহিতও লজ্জা পরিত্যাগ করে পদ্যুগল-সম্বাহন করতে ইচ্ছা করছি; তথা বৃন্দাবনীয় পুলিন্দদের কর্ম তৃণলগ্ন কুষ্কুমে নিজ ললাট-প্রলেপনও স্বতুচ্ছতা অঙ্গীকার করেও করতে ইচ্ছা করছি। আরও, শ্রীমৎনারায়ণদেবও লক্ষ্মীর প্রতি সম্ভুষ্ট হয়ে নিত্যনিবাসের জন্ম তাঁকে স্ববক্ষই দিয়েছেন, রসিকশেখর তুমি তাৈ আমাদিকে নিজ পদতলের নিকট-প্রদেশেও ক্ষণকালও থাকতে পর্যন্ত দিচ্ছে না, ইহা আমাদেরই দগ্ধললাট লিখন, এরূপ ধ্বনি। নিজের যশ যদি ইচ্ছা কর, গর্গোক্তি প্রমাণে যদি নারায়ণতুল্য বলে পরিচিত হওয়ার ইচ্ছা কর, তবে আমাদের বক্ষে ধারণ কর, এরূপও ভাবগাস্তীর্যস্পর্শী ধ্বনি।

# ৩৮ তন্ত্রঃ প্রসীদ র্জিনার্কন তেই জিনুমূলং প্রাপ্তা বিসৃজ্য বসতী স্তুদুপাসনাশাঃ। ত্বংসুন্দরিম্বিত বিরীক্ষণতী বকাষত প্রাথ্বনাং পুরুষভূষণ দেহি দাসাম ।

৩৮। **অন্তরঃ ঃ** হে র্জিনার্দন (তঃধহারিন্) তৎ (তস্মাৎ) বস্তীঃ উৎসূজ্য (তজ্বা) তে (তব) অজ্যিমূলং প্রাপ্তাঃ স্বত্নপাসনাশাঃ নঃ (অস্মান্ প্রতি) প্রসীদ। হে পুরুষভূষণ, তৃৎস্থলরম্মিত নিরীক্ষণ (জ্ঞা) তীব্রকামতপ্রচিত্তানাং (অস্মাকং) দাস্থা বিধেহি।

৩৮। মুলালুবাদ ট (এই প্রকারে তৃতীয় দিকের গোপীগণ বক্তব্যে উপদৃংহার করছেন—) হৈ ছঃখহারি! আমার তোমার উপাসনার আশায় বন্ধু-বান্ধব পরিবৃত গৃহ পরিত্যাগ করত তোমার চরণতলে আশ্রয় নিয়েছি। হে পুরুষরত্ম! তোদার স্তুন্দর মৃত্ হাসি অবলোকন করে তীব্রকামে সন্তপ্ত হয়েছি। অতএব আমাদিকে অনুগ্রহ কর— দাস্ত দান কর।

পূর্বপক্ষ, সেই লক্ষ্মী যেরপু চঞ্চলা সেইরপেই তোমরাও পুণাবান্ জনদের গৃহে গৃহে চাঞ্চলা ধর্মও অঙ্গীকার করে থাক, এরপ নর্ম আশস্কা করে গোপীগণ বলছেন— কোন্ মুর্য বলে লক্ষ্মীদেবী চঞ্চলা ? তিনিতো পরম অচঞ্চল চিত্ত, এই আশরে বলা হচ্ছে — যস্যাঃ স্থবীক্ষণ — 'যস্তা' যে লক্ষ্মীর (যেষু) নিজজনদের প্রতি বাৎসল্যরসময় কুপাবলোকন লাভ করবার জন্ম অন্যস্করাণাং— কৃষ্ণপুত্তলা ব্রহ্মাদির প্রয়াস, তিনি কিন্ত তাঁদেরও প্রায়ই চেয়েও দেখেন না, কিন্তু তাঁর কোনও শক্তিই তাঁদেরকে অভীঞ্চিত সম্পদ দান করেন। বি ৩৭ ॥

৬৮। শ্রীজীব বৈ তো টীকা ঃ তদেবং তৃতীয়ক্স্বিতা অপি বিবন্ধিতমুপ্সংহরন্তি—তর ইতি। তত্ত্বাৎ পূর্বোক্তাক্ষেতেরের প্রসাদং ক্র । তমেবাহুঃ—দাস্তমেব দেহীতি। নহু নবযৌবনোন্মতা দাস্তমিপ তাদৃশ ত্রপ্রভিন্দিতি চেৎ, কথং দেয়মিত্যক সদৈক্তমাহুঃ—প্রাপ্তা ইত্যাদি। অতঃ সর্ব্বপরিত্যাগেন প্রপন্নানামাশামবন্তাং প্রয়িত্মহ্ শীতি ভাবঃ; অত্যথা চাম্বাকং মহদ্বুঃখং স্থাৎ, তচ্চ তবাহুচিতমিত্যাহঃ—হে বুজিনার্দ্দনেতি। তত্ত্ব চ নিজভাবোচ্ছলিতচিত্তাঃ সত্যো হে রসিকশেখর রসবিশেষময়মেব দাস্তং দেয়মিত্যাশ্রেনাছঃ—অদিতি। যহা, অত্তাদৃশনিরীক্ষণ-তপ্তাত্মনামিপি দাস্যমেব দেহীত্যর্থঃ। তত্তাপহরণেহপ্যাশা পরিত্যক্তেত্যর্থঃ। দাস্যং চোচিতমেবেত্যাহঃ—হে পুরুষভূষণেতি। সর্বাব্রেবার্থে তবোপাস্ উপান্তিস্তস্য নাশো যাস্থ তা ইতি। প্লেষণ বসতিবিশেষপঞ্চ; কিংবা, হে স্কুদর শ্বিতনিরীক্ষণ, অতো ধূর্ততিয়্রবেদং বদসীত্যবহিৎখন্ন গৃহ্মমাণং ভাবং বারুচাতুর্য্যাদিভির্ব্যঞ্জনন্তি। তথা প্রত্তিয়বেদং বদসীত্যবহিৎখন্ন গৃহ্মমাণং ভাবং বারুচাতুর্য্যাদিভির্ব্যঞ্জনন্তি। তথা প্রত্তিয়বিদ্দ কথা বিচারো দোবো বা ? ন হি মহাভুজন্বপ্রস্তানাং তর্মোরেকতরোহিপি সম্ভবতীতি। নিষেধার্থশ্চ—তত্ত্বামোহস্ফাক্ত সন্ধন্ধ প্রদীদ আগ্রহং ত্যজেত্যর্থঃ। হে বুজিনাহে তি ভেদঃ। অতত্ত্বপ্রস্তানাশাঃ সত্যো বসতীর্বিস্তন্ত্য তবাজিত্র মূলং ন প্রাপ্তান বিশ্বর তাদিলক্ষণাস্তাসাং তাঃ প্রতি দাস্য দেহি। অত্যাক্ত্র ন তেন প্রয়োজনমিত্যর্থঃ, তাসামপি নাত্যন্ত-তদন্ধীকারাং। সম্প্রদানজাতাব ইতি ষ্ঠ্যভিপ্রায়ঃ। পুরুষন্ত স্বাক্রমসান্য ইত্যর্থঃ, হে তদ্য

উ্ষণ পীড়ক, তজ্জাতিমাত্র-ক্লঙ্কুকারিনিতি সকোপ-সম্বোধনম্। 'উ্ব কজায়াম্' ইতি ॥ জী<sup>০</sup> ৩৮ ॥

তি । প্রাজীব বৈ তা টিকালুবাদ ঃ এইরপে তৃতীয়দিকে অবস্থিত। গোপ্রীগণু বক্তবা বিষয়ের উপসংহার করছেন— তন্ন ইতি। তন্ন— [তৎ+ন:] 'তৎ' (তন্মাৎ) স্কুতরাং অর্থাৎ প্রেক্তি কারণেই 'নঃ' আমাদিগকে অন্তগ্রহ কর। দেই অন্তগ্রহের কথাই বলছেন, দাসাম্ দেহী— দাস্তাই দান করুন। যদি বলা হয়, হে নবযোবনমন্তা! তাদৃশ দাস্তাও হর্লভ, কি করে দিব ? এরই উত্তরে, সদৈত্য বলছেন প্রাপ্তা ইত্যাদি— তোমার ভ্রুনের আশা বুকে নিয়ে বন্ধ্বান্ধব-গৃহ স্বকিছু পরিত্যাগ করে তোমার পদম্লে এসেছি; অতএব সর্বপরিত্যাগ পূর্বক শর্ণাগত এই জনদের আশা অবগ্র পূরণ করা উচিত, এরপ ভাব। অন্তথা আমাদেরও মহাহঃখ হরে, তাও তোমার পক্ষে অন্তচিত, এই আশয়ে বলছেন হে ব্রিজ্বাদ্ধিন— হে হুঃখদূরকারিন্! এর মধ্যেও আবার রসিকপ্রেষ্ঠ তাই নিজ্জাবে উচ্ছলিত চিত্তা হয়ে উঠে বলছেন হে রসিকশেখর! রসবিশেষময় দাস্তাই তোমার পক্ষে দেওয়া উচিত, এই আশয়ে বলছেন— হৎফুন্দরশ্বিত ইত্যাদি অর্থাৎ তোমার স্থন্দর হাসি দেখে আমরা তীত্র কামে মন্ত হয়ে পড়েছি।

অথবা, ত্বং — তোমার তাদৃশ কটাক্ষে আমাদের হৃদয় কামাগ্নিতে দয় হচ্ছে, এরপ হলেও
আমাদের দাস্তই দান কর। সেই তাপ হরণ বিষয়েও আশা পরিত্যাগ করেছি। দাস্ত উচিতই
এক্ষেত্রে. এই আশয়ে বলা হচ্ছে, হে পুরুষভূষণ! 'বসতীস্তহপাসনাশাঃ' বসতির বিশেষণ করে
'উপাসনাশাঃ' পদের ব্যাখ্যা করলে এরপ অন্ত অর্থ আসে — যে গৃহে তোমার [উপাস + নাশাঃ]
উপাসনা নাশ হয়, সেই গৃহ পরিত্যাগ করে তোমার পাদমূল প্রাপ্ত হয়েছি। কিয়া হে স্কলর!
তোমার হাসি-হাসি কটাক্ষ দেখেই বুঝা যাচেছ, তুমি ধূর্ততা বশতঃই ঐ প্রত্যাশ্যান স্চক উল্তিক্রেছ— এইরপে কয় হদয়ের যে ভাব গোপান করে রেখেছিলেন, তা গোপীগণ বাক্চাত্র্যের
দারা উত্থাটন করে দিলেন। ত্বং — তোমার থেকে যে তীব্রকাম অর্থাৎ তোমার স্মিত কটাক্ষ্ণলাত যে তীব্রকামের উদয়, তার দ্বারা তপ্ত আত্মা যাদের সেই আমাদের দাস্ত দান কর। এই
প্রোকে ২৫ শ্লোকের 'ভৃঃশীল' পদের উত্তর দেওয়া হল। তোমার কটাক্ষে যারা কামতপ্ত হয়েছে,
তাদের পক্ষে পতিত্যাগে কি বিচার বা দোষ? মহাভূক্ষপ্রপ্তদের পক্ষে উহার কোনটিও
সম্ভবপর হয় না।

উপেক্ষাময়ার্থে ব্যাখ্যা ৪ [আমরা যখন তোমার পদরেপুর শরাণাপন্ন হচ্ছি না।] তন্ত্র—
স্থৃতরাং আমাদের সম্বন্ধে প্রসীদ — কুপাকরে আগ্রহ ত্যাগ কর। হে বৃজিলাদ ল তৃঃখের দারা
অদিত (পীড়িত) যে করে অর্থাৎ হে তৃঃখপ্রদ! তাই তোমার উপাসনা আশায় নিজের ঘর
ত্যাগ করে তোমার পদমূলে আমরা আসি নি। সেই হেতু যারা তোমার স্থুন্দর স্থিত কটাক্ষ
দেখে তীব্রকামে তপ্ত তাদেরই দাস্তদান কর। আমাদের ও দিয়ে প্রয়োজন নেই, এরপে অর্থ।

সেই তীব্রকাম তপ্ত জনেরাও কিন্তু সম্পূর্ণ রূপে অঙ্গীকার করতে পারে নি, তোমার ঐ স্মিত কটাক্ষ; সেই জন্যই সম্প্রদানে চতুর্থী বিভক্তি 'কামতপ্তাত্মভাঃ' না হয়ে ষষ্ঠী বিভক্তি যোগে পদটি নিষ্পান্ন হয়েছে ''কামতপ্তাত্মনাং''। আমাদের কথা ছেড়ে দেও, তোমার কটাক্ষে কামতপ্তা বলে যাদের সন্তাবনা করা হয়েছে সেই গোকুল বধূদের না পেয়ে উৎকণ্ঠায় পুরুষভূষ্ণ — স্থুবলাদি তোমার পুরুষ স্থাগণকেই বধূ বেশে সাজিয়ে থাক; আজ পর্যন্তও সেই সন্তাব্য কামতপ্তা রমণীদেরই সাজাতে পার নি। — এইরূপে দেখান হল সেরূপ কোন কামতপ্তা রমণীর অস্তিত্বই নেই। অথবা, পুরুষভূষণ— [পুরুষভূ + উষণ] 'পুরুষভূ' পুরুষের সত্তামাত্র অর্থাৎ পুরুষজাতি মাত্রেরই 'উষণ' পীড়ক অর্থাৎ পুরুষজাতি মাত্রেরই কলঙ্কারিন্ — ইহা সকোপ সম্বোধন। জী ৩৮ ॥

্রত্ব ওচ। **শ্রীবিশ্ব টীকা**ঃ তশ্মাদ্গৃহকুট্বুধাদিকং পরিত্যজ্য নারায়ণস্থ ভক্তা ইব বয়ং তব দাস্থামেব কাম-য়ামহ ইত্যাহঃ,—তন্ন ইতি। যতস্তবং নারায়ণতুল্যস্তস্মাদস্মান্ প্রতি প্রদীদ। নমু, মংপ্রাদপ্রতিকূলং তুঃখাদৃষ্টং ভব-তীনামস্তীত্যর্থঃ কথং প্রদাদঃ? নারায়ণোহপি কিং সর্ববৈত্রব প্রদীদতীত্যত আহঃ—হে বুজিনাদ্দন, তদপি দুঃখং স্বমেবাদ'র নারায়ণোহ্বশ্রমেব প্রপ্রমানানাং তুঃখমদিয়তি ষয়ঞ্চ তেই জ্যি মূলং প্রাপ্তাঃ, তত্রাপি কামনান্তররাহিত্যে-নৈবেত্যাহঃ,—বিক্ষজ্য বসতীরিতি। নুমু, গাহ'স্ব্যস্থ্যং পরিত্যজ্যাপি মতঃ স্থ্যং কিঞ্চনাবশ্রমধ্রধের ইতি জানীমস্ত-ত্রাহঃ,—স্বত্পাসনায়ামেবাশ। নতুপাসনায়াঃ ফলে কস্মিংশ্চন স্থথে জ্বা দাস্তমানে আশা যাসাং তাঃ। জ্বমর্থঃ— উপাসনয়া স্বাং স্থয়াম ইত্যেবাভিপ্রায়েহপি স্বন্মুখদর্শনোখং যদি নঃ স্থমাকদ্মিকং ভবেত্তর্হি কো দোষ ইজি। নমু, তর্হি কথমযুক্তমন্মাকং স্বছরাগ্নিং নিঞ্চেতি—দত্যং তদগ্নিজালায়। অপি স্বমেষ কারণমিত্যাহঃ,—তব স্থলরশ্বিতনিরী-ক্ষণেন যস্তাত্রকামস্তেন তপ্ত আত্মা যাদাং তাদামপ্যশাকং দাস্তং দাদীত্বমেব দেহি নতু পত্নীত্বম্। অত শ্রীমদল্লভাচা-র্য্যচরণানামপি ব্যাখ্যা—''অতো দাস্যার্থিভা এব বয়ং নতু বিবাহার্থিভাঃ অত উপনয়নাভপেক্ষাপি ন লোকব্যবহা-রেণে''ত্যেষা। ততশ্চাশ্মাকং কন্সাত্মে প্রোঢ়াত্মে বা ন কাপি ক্ষতিঃ। উভয়ীভাবেহপি ত্বদ্ধাশ্রসম্ভবাদিতি ভাবঃ। প্রকৃতবৈষ্ণবতোষণ্যাং শ্রীসনাতনগোস্বামিচরণানামপি ''বিবাহে সতী পত্নীত্বেন ভজনাদপ্যৌপপত্যেন ভজনং প্রমমহাস্কৃথং তচ্চ শ্রীভাগবামৃতকাব্যাদে চ প্রসিদ্ধমেব। অতএবাত্র দাস্যবিশেষ এব প্রাথিতঃ অধুনা চ প্রার্থ্যতে দাস্যো ভবাম" ইত্যেষা কথন্তাবঃ। কামমহোদধিত্বাদেব স্ত্রীলম্পটস্য তবাম্মাভিযু বিতিভিক্ষপাসনা স্বাক্ষৈরের ত্বংস্থাৎপাদনলক্ষণা— থল্বেষৈবেত্যতো ক্লচ্ছয়াগ্নিদেক প্রার্থনাপি স্বতুপাসনাপ্রার্থনৈব কামাগ্নিরপ্যস্থাকং স্বতুপাসনোপ্করণমেব মুখ্যমিত্যত এব দম্চিতমেব সম্বোধনপদং—হে পুরুষরপভূষণ, গৌরাঙ্গীনামশ্যাকমিন্দ্রনীলমণিময়সর্ব্বাঙ্গালঙ্কারেতি ॥ বি<sup>০ ৩৮ ॥</sup>

৩৮। প্রতিম্ন টীকাবুবাদ ঃ স্কুতরাং গৃহকুটুম্বাদি পরিত্যাগ করে নারায়ণের ভক্তের মতো তোমার দাস্থই কামনা করি, এই আশয়ে বলা হচ্ছে.— তন্ন ইতি। যেহেতু তুমি নারায়ণ-তুল্য, সেই হেতু আমাদের প্রতি প্রসন্ন হও। কৃষ্ণ যেন পূর্বপক্ষ করছেন, আমার প্রসাদের বিরুদ্ধে যে ছঃখ, তার দানকারী অদৃষ্ট তোমাদের রয়েছে, স্কুতরাং প্রসাদপ্রাপ্তি কি করে হতে পারে ? নারায়ণ কি সর্বত্রই প্রসন্ন হয়ে থাকেন ? এই আশয়ে বলা হচ্ছে — হে বুজিবাদ ব — হে ছঃখহারি! আমাদের ছঃখ নিশ্চয়ই তুমি হরণ কর। এ-তে। শাস্ত্রে প্রসিদ্ধই আছে,

### ৩১। বাক্ষ্যালকার্তমুখং তব কুডলপ্রাগডম্বলাধরসুখং হসিতাবলোকম্। দ্ভাভয়ঞ্চ ভুজদ্ভযুগং বিলোক্য বক্ষঃ প্রিয়কর্মণঞ্চ ভবাম দাস্যঃ॥

৩৯। **অন্তর্ম ঃ** কুণ্ডসশ্রীগণ্ডস্থলাধরস্থাং (কুণ্ডলয়োঃ শোভা যয়োঃ তে গণ্ডস্থলে যশ্মিন্, অধরে অমৃতং যশ্মিন্ তচ্চ তচ্চ) হসিতাবলোকং (সহাস নিরীক্ষণ যুক্তং) তব অলকাবৃত্মুখাং দত্ত-অভয়াং ভূজদণ্ডযুগাং শ্রিয়া একরমণাং (একমাত্র রতিজনকং) বক্ষঃ চ বিলোক্য এব (বয়ং) দাস্যঃ ভবামঃ।

৩১। মূলালুবাদ ঃ (যে মূল্যে গোপীপণ কৃষ্ণের দারা দাসীরূপে ক্রীত হবেন, তাই এখানে বলা হচ্ছে---)

তোমার চূর্ণকুন্তলে আবৃত মুখমণ্ডল, কুণ্ডল শোভায় রমণীয় গণ্ডদ্বয়, মৃত্ হাসি মাখানো কটাক্ষ, অভ্যানাকারী ভূজযুগল এবং একমাত্র লক্ষ্মীর রতিজনক বক্ষঃদেশ অবলোকন করে আমরা তোমার দাসী হওয়ার ইচ্ছুক হয়েছি।

নারায়ণ অবশ্যই আঞ্রিত জনের হঃখহরণ করেন, আমরাও তোমার পদতলে আশ্রয় নিয়েছি, তাও আবার অব্য কামনা শ্ন্যভাবে, এই আশয়ে বলা হচ্ছে, বিস্ফ্রা বসতি ইতি— গৃহ পরিত্যাগ করে। কৃষ্ণ পূর্বপক্ষ করছেন, গাহ'স্থ স্থুথ পরিত্যাগ করেছ বটে, কিন্তু আমার থেকে স্থুখ পেতে অবশ্যই আশা করছ, এরপ ব্ঝতে পারছি। এরই উত্তরে গোপী ত্বদুপাসলাশাঃ— তোমার উপাসনাতেই আমাদের আশা. উপাসনার ফল কোনও স্থুখে নয়।

এর অর্থ ৪ উপাসনায় তোমাকেই সুখী করব, এরপে অভিপ্রায় থাকলেও যদি তোমার মুখ দর্শন থেকে আকস্মিক সুখ এসে যায়, তা হলে আমাদের কি দোষ, দোষ তো তোমার মুখেরই। কুফের পূর্বপক্ষ, ভোমাদের যদি দোষই না থাকবে তা হলে কেন 'আমাদের কামাগ্রি নির্বাপিত কর' এরপে অনুচিত কথা বলছ ? এর উত্তরে গোপী — অনুচিত নয়, সত্যই বলেছি — সেই অগ্নিজ্ঞালার কারণ তুমিই, যেহেতু তোমার স্থুন্দর সহাস দৃষ্টিজ্ঞাত তীব্রকামেই আমাদের আত্মা তপ্ত হয়েছে, অতএব দোষখালনের জন্ম আমাদিকে দাসায়ং — দাসীত্বই দান কর, পত্মীত্ব নয়। এ বিষয়ে শ্রীমদ্ বল্লভাচার্যচরণের ব্যাখ্যা ৪ ''স্কুতরাং আমরা দাস্মেরই প্রার্থী, বিনাহের প্রার্থী নই, কাজেই লোক ব্যবহার অনুসারে উপনয়নাদিরও অপেক্ষা নেই।' অতঃপর আমরা কন্যা বা বিবাহিতা, এতে কোনও ক্ষতি-নেই, উভয়ভাবেই তোমার দাস্য সম্ভব, এরপ ভাব। বৃহৎবৈক্ষবভোষণীতে শ্রীসনাতন গোস্বামীও বলেছেন— ''বিবাহ হলে পত্নীরূপে যে পতিসেবা, তার থেকে উপপতির যে সেবা তা পরমমহাস্থ্য ইহা শ্রীভাগবভাম্ভ কাব্যাদিতে প্রসিদ্ধই আছে, অতএব এখানে দাস্থবিশেষই অভিলয়িত, এখানে প্রার্থনাও করা হচ্ছে, দাসী হব। কামমহাসাগর হওয়া হেতু স্ত্রীলম্পট তোমার উপাসন। আমাদের দ্বারা হতে পারে নিজ অক্সের দ্বারাই, যা তোমার স্থ্যোৎপাদন লক্ষণা। অভএব

কামাগ্নিতে জলসিঞ্চনের প্রার্থনাও তোমার উপসনা-প্রার্থনাই, আমাদের কামাগ্নিও সেই উপাসনার মুখ্য উপকরণই; অতএব সমুচিত্ই সম্বোধন পদ (হ পুরুষভূষণ — পুরুষরূপ ভূষণ অর্থাৎ গৌরাঙ্গী আমাদের সর্বাঞ্চে ইন্দ্রনীল্যণিময় অল্কারম্বরূপ তুমি। বি ৩৮॥

1869

৩৯। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকা ঃ নন্ন ভবত্যো ন ধনাদিনা মূল্যেন ক্রীতা, ন বা দত্তভূতয়ঃ, কুতো দাস্ত্রো ভবেষু: ? উচ্যতে—অন্তর্ত্তব ধল্পদাবস্তোহন্তেন স ব্যবহারঃ, ভবতি তু স্বম্থাদি-দর্শনদানমেব মূল্যং ভৃতিশ্চে-ত্যাহুঃ—বীক্ষ্যেতি বিশেষেণ দৃষ্ট্রা ; বিশেষমেবাহুঃ —অলকাবৃতেত্যাদি-বিশেষণেঃ। তত্ত্ব চালকৈর্লনাটোপরি বিল-পদ্ধিরাবৃতমিত্যদ্ধভাগস্থা, কুণ্ডলশ্রীরিতি দ্বয়োঃ পার্ধয়োঃ হসিতেনাবলোকো **য**ম্মিন্নিতি তলমধ্যভাগয়োরিত্যেবং দর্বত্র শোভোক্তা। স্থলরপকেণ গণ্ডয়োর্বিস্তার্ণস্থা, কুণ্ডলশ্রীত্যনেন স্বচ্ছত্বঞ্চ ধ্বনিতম্, অধ্বে চ স্থান্থমানং দর্শনমাতাল্লোভ-বিশেষোৎপত্তেঃ, সৌরভ্যবিশেষামূভবাচ্চ। তথা দত্তমভয়ং ভক্তানাং দৈত্যবধাদিনা ্যেনেত্যাদি-বলিষ্ঠথাদিগুণস্তেন চ চাতুর্য্যেণ পত্যাদিভ্যো ভয়ং পরিষ্কৃতং, বস্তুতস্ত্র গাঢ়াশ্লেষেণ কামাদিভয়হরত্বমভিপ্রেতম্। দণ্ডরপকেণ স্ববৃত্ত-পৃথ্দীর্ঘ-স্বাত্যাকারসোষ্ঠবং, তত্তাপ্যেবং বৈশিষ্ট্যমূক্তম্। ১তথা প্রিয়া বামভাগস্থ-স্বর্গবর্গলক্ষীরেধারপয়া লক্ষ্যা কর্ত্র'য়া একং শ্রেষ্ঠং রমণং যশ্মিন্নিত—পরমসৌন্দর্য্যাদি-সম্পত্তিনিধানুত্বমূক্তম্। চকারদ্বয়ং বিলোক্যেতি পুনরুক্তিশ্চ নিজবামভূজবক্ষদোর্বিশে ষাশ্রয়তাবিবক্ষরা। তথোত্তরয়োর্দ্র রোরেকা ক্রিয়া চৈকদংপ্রয়োজনজনকত্বাৎ। তাদৃশগণ্ডাধরমণ্ডিতে শ্রীমূথে হি চুম্বন-পানে ভূজবক্ষদোশ্চালিঙ্গনমাত্রমভিলষিত্মিতি। অত্রালকাদীনাম্ক্তিক্রমেণেদং গম্যতে—প্রথমতো মৃথস্থ তত্তৎসৌন্দর্য্য-দর্শনে জাতেহপি লজ্জ্য়া ন চাতুরক্ষ্যেণ দর্শনং কিন্তুত্যুৎকঠ্য়া পশ্চাদেব। তত ইচ্ছাবিশেষেণ যেন ভুজো দৃষ্টৌ, তস্ত্র ত বিশ্রামো বক্ষস্তোবেতি তথা ক্রমো জ্ঞেয়ঃ। এবং দাসীতে হেতুঃ, প্রমমোহনতৈব ইতি ধ্বনিতম্। কিঞ্ ভৃতিমূ'ল্যঞ্ খলু বিষয়দানমেৰ লোকে দৃশুতে, তত্তু স্বিয়ি তত্তজপশোভাৰতি মধুরাধরস্বধে লোভনীয়ভূজাদিস্পর্শে পূর্বলক্ষ্মীনিধানবক্ষসি লব্ধে স্বতঃসিদ্ধমেবেতি। তথাপি বীক্ষ্যেতি স্বেষাং নেত্রথঞ্জনবন্ধােহপি ধ্বনিতঃ। তত্তালকানাং পাশবং, কুণ্ডলয়োস্তদন্তিমকুণ্ডলিকারপথং, গণ্ডয়োম্ভনিধানস্থলম্ব<sup>ং</sup>, অধরস্থধায়া লোভ্যাহারত্বং, হসিতাবলোকস্ত বিশ্বাদজনক-স্থপালিত-থঞ্জনদ্বয়-বিলাসত্বম্ ; তত্ত্ৰ ভূজদণ্ডযুগস্ত চ দত্তাভয়ত্বমেব, করপল্লবযুক্তত্বাদিতি ভাবঃ। তাদৃশবক্ষসশ্চ স্থুখচার-প্রদেশত্বমিত্যপি জ্ঞাপিতম্। অন্তর্ত্তঃ। যদা, কুণ্ডনয়োঃ প্রীঃ শোভা থেন তন্মুখম্। কেষাঞ্চিন্সতে প্রীতি দীর্ঘঃ পঠিঃ। ততশ্চ কুণ্ডয়োঃ শ্রীহেতুগণ্ডম্বলে চাধরস্থধা চ তাসাং ছলৈক্যম্। তথা হসিতং চাবলোকণ্চ তত্তচ্চ বীক্ষ্যেতি সর্বেষাং প্রাধান্তং ছোতিতং, বিলোক্যং হুদুর্ভমিতি। নিষেধার্থস্থ—নমু ষ্টেবং, তর্হি কথং মমাঙ্গানি মূহুর্বীক্ষমাণা এব তিষ্ঠথ ? তত্র সাটোপমাহ্ণ--বীক্ষ্যেতি। অত্রাপি কাকৈব নিষেধো ব্যঙ্গ্য ইতি ॥ জী<sup>0</sup> ৩৯ ॥

৩৯। প্রাজীব বৈ তা তিকালুবাদ ? কৃষ্ণ যেন প্রশ্ন তুলছেন, তোমরা ধনাদি মূল্যে কেনা নও, বা মায়না করা নও, তবে কি করে দাসী হবে। এরই উত্তরে, অন্তত্ত্বই পরস্পার সেই ব্যবহার চলে। এক্ষেত্রে তুমিই তো নিজমুখাদি দর্শন-দানরপ মূল্য বা মায়না দিয়ে থাক, এই আশয়ে বলছেন— বাক্ষা ইতি — বিশেষ ভাব বিভূষিত রূপ দেখে, সেই বিশেষ বলা হচ্ছে, অলকাবৃত ইত্যাদি বিশেষণের দ্বারা [ অর্থাৎ অলকাবৃত ললাটদেশ, কুগুলশোভায় উজ্জ্বল ছই গগুস্থল, সহাস্ত কটাক্ষ্লৃষ্টি, অধরস্থাযুক্ত প্রীমুখ, অভয়প্রদ ভূজদগুষুগল এবং রতিপ্রদ বক্ষস্থল দেখে ] এর মধ্যেও অলকা-

বৃত — ললাটের উপরে খেলে বেড়ানো চূর্বকৃত্বলে আর্ড, এইরূপে মুখের উথ্ব ভাগের শোভা; ক্ণুলশ্রী, এইরূপে মুখের তৃই পার্থদেশের শোভা; হাসি হাসি কটাক্ষে মুখের তল ও মধ্যভাগের শোভা এইরূপে সমগ্র মুখ-মণ্ডলের শোভা বলা হল। ক্ষুণ্ডলশ্রী গড়স্থল - গণ্ডের সহিত স্থলের উপুমার গণ্ডের প্রশস্ততা, আর কুণ্ডলশ্রী পদে গণ্ডের উজ্জ্বলা ধ্বনিত হল। জাপ্ররুসুপ্রং — অধরে যে স্থা জাপুমিত হল, তা দর্শন মাত্রেই লোভবিশেষ উৎপত্তি ও সৌরভবিশেষ অনুভব হয়, তথা দ্ভাভয়প্রঃ ভূজদেভয়ুগং — দৈত্যবধাদি হেতু ভক্তদের অভয়দান করা হয় এই ভূজদেওযুগলের দারা, তাই একে বলা হল দত্ত-অভয়' — এই দত্তাভয়' ইত্যাদি বলিষ্ঠতাদি গুণে ভূষিত ভূজদণ্ডযুগলে এই বাক্যের দারা চাতুর্যে পত্যাদি থেকে যে ভয়, তা পরিহার করা হল। বস্তুতস্ত এই ভূজদেওযুগলের গাঢ় আলিঙ্গনে গোপীদের যে কামাদি ভয় অপহত হয়, তাই বলাই এখানে অভিপ্রায়। ভূজকে দণ্ডের সহিত উপমায়, এ-যে স্থগোল-স্থল-দীর্য ইত্যাদি আকার সোষ্ঠিব বিশিষ্ঠ, তাই ধ্বনিত হল — এর মধ্যেও আবার এইরূপে ভূজের বৈশিষ্ঠ্য বলাহল। তথা শ্রীয়াকরমণঞ্জ — শ্রীয়ার বামভাগস্থ স্বর্ণবর্ণলক্ষ্মীরেখারূপা লক্ষ্মীর একং — মুখ্য রন্ধণং — রমণস্থল বক্ষ. এর দ্বারা এই বক্ষ যে পরমস্বেশ্বর্ণিদি-সম্পত্তির ভাণ্ডার, তাই উক্তি হল। এই ক্লোকে ছটি 'চ'কার এবং ত্বার দেখা' [বীক্ষ্যা, বিলোক্য] পদটির ঘ্যবহারে পুনরুক্তি হয়েছে — কুঞ্চের নিজের বাম ভূজ ও বক্ষের বিশেষ আশ্রয়ত্ব বলবার জন্ম।

পরবর্তী 'ভুজযুগং' এবং 'বক্ষঃ' এ ছ-এর একই ক্রিয়া 'বিলোকা' এর কারণ এ ছ এর ছারা একই রতিবন্ধ সংঘটন। তাদৃশ গণু-অধর মণ্ডিত শ্রীমুখে ও গণ্ডে চুম্বন, আর অধরে পান চলে, কিন্তু ভুজ ও বক্ষে আলিঙ্গন মাত্র অভিলয়িত। এই শ্লোকে অলকাদির উক্তি-ক্রমের ছারা বুঝা যায়— প্রথমেই মুখের সেই সেই সৌন্দর্য দর্শন হলেও লজ্জায় চার চক্ষের নিলন হয় নি, কিন্তু উৎকণ্ঠায় পরেই হয়েছে। অতঃপর যে ইচ্ছাবিশেষে ভুজযুগলে দৃষ্টি গেল, সেই ইচ্ছাবিশেষের বিশ্রাম তো বক্ষেই হল — এরপই ক্রম জানতে হবে। এইরপে দাসীতে হেতু কুষ্ণের অঙ্গের পরমমোহনতাই, ইহাই ধ্বনিত হচ্ছে এখানে। আরও, বেতন ও ক্রয়মূল্য টাকাকড়ি বিষয় দানেই হয়ে থাকে, এরপ লৌকিক জগতে দেখা যায়। কিন্তু সেই সেই রূপ-শোভা মন্তিত, মধুর অধরস্থা লিপ্ত, লোভনীয় ভুজাদি-স্পর্শানন্দ ও লক্ষ্মীর আশ্রেয় বক্ষবিশিষ্ট তুমি লব্ধ হলে বেতন ও ক্রয়মূল্যাদি স্বতঃসিদ্ধই হয়ে যায়। তথাপি ব্যক্ষ— 'বিশেষভাবে দেখে' এই বাক্যে কুষ্ণের অলককুণ্ডলাদি যে গোপীবর্গের নিজেদের নেত্রথজনের বাঁধন, তাই ধ্বনিত হল। এর মধ্যে চুর্ণকুন্তল হল এ পাখীর বাঁধন রজ্জু, কুণ্ডলদ্বয় হল এই রজ্জুতে শেষ গ্রন্থি, গণ্ড হল এ থজনের আশ্রয় স্থল খাঁচা, অধরস্থধা এ খঞ্জনের লোভনীয় আহার, হাস্যোজ্জ্বল কটাক্ষ বিশ্বাসজনক স্বপালিত বঞ্জনহয়ের স্থা-উপভোগ। এ সম্বন্ধে আরও, ভুজদণ্ডযুগলে গোপীদের অভয়দান করছেন, কর-

পল্লবযুক্ত থাকা হেতু ভুজযুগলে অভয়মুদ্রা ধারণে এরপে ভাব। আরও তাদৃশ কক্ষ গোপীদের স্থুখবিহার প্রদেশ, এরপও জানান হল। আর যা কিছু স্বামিপাদ বলেছেন।

অথবা কুডলেপ্রীঃ মুখং— যে মুখের জ্যোতিতে কুগুলদ্বয় শোভা মণ্ডিত হয়েছে, সেই মুখ। কারুর কারুর মতে 'কুগুলপ্রীঃ' পাঠ হবে— গণ্ডস্থলাপ্রারস্কুধং— যে গণ্ডস্থলে কুগুলের প্রতিবিদ্ধ পড়ে এবং অধরস্কুধা উছ্লিয়ে পড়ে অপূর্ব শোভা ধারণ করেছে, তা দেখে— তোমার হাস্যোজ্জ্বল কটাক্ষ দেখে— এখানে সব কিছুরই প্রাধান্ত প্রকাশিত। 'বীক্ষ্য' এইরূপ সুদৃশ্য মুখ বিশেষভাবে দেখে তোমার দাসী হয়েছি।

উপেক্ষাময় অর্থে ব্যাখ্যা ও যদি বলা হয়, আমার স্থন্দর হাসি মাথানো কটাক্ষাদিদেখে তোমাদের আত্মা যদি উত্তপ্তই হয়ে উঠে, তবে কেন মূহ্মুছ আমার অঙ্গে নয়ন মেলে দেখতে দেখতে দাড়িয়ে থাক ? এরই উত্তরে আটোপ সহকারে বলছেন, বীক্ষ্য ইতি। এখানেও কাক্সরের দারা 'না না' এরপ নিষেধ স্চক ব্যঙ্গাই প্রকাশিত হয়েছে। জী ৩৯ ॥

৩৯। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ যুরং যন্ত্রম দাস্তো ভবথ তৎ কিং ময়। মূল্যেন ক্রীতাঃ স্থঃ স্থীয় দত্তভূতয়ো বা তত্ত্ব ভবতা অশ্বং সম্চিত্যূল্যাৎ কে টিকোটিগুণিতেন অশ্বদৃষ্টাশ্রুতচরেণ মহানর্ঘ্যে হসিতাবলোকচিন্তারত্বেনাশ্বান্ বয়ঃসন্ধ্যারম্ভ এব ক্রীত্বা স্বীয়কুঞ্জমন্দিরমানীয় নীলনিধি-পদ্মনিধিজাম্বনদ-মকরযুগলচিন্তামণিময়স্থলী-মণিস্তম্ভ লক্ষ্মীবিলাসা ম্পুদনীলমণি মন্দিরাণ্যলকাদিব্যাজেন স্থদম্পত্তীর্দ্ধয়িত্বা দেবৈরপি তুল্ল'ভমমৃতং প্রতিদিনং ভোজয়দীত্য'ভ্রং,—বীক্ষ্যেতি। হদা শোনবক্রোফীষং শিরসি বগ্নাসি তদা দাসীজনেন কঙ্কতিকয়োৎকুয়োর্দ্ধনয়নাৎ স্বয়া চ স্বাঙ্গুল্যা যত্নারিক্তন্ত্যো-লীয়ো ট্রীয়ান্তঃপ্রবেশনাৎ ভালবামদক্ষিণপ্রান্তয়োরেব দৃখ্যমানমূলভাগৈরলকৈরাবৃতমনাচ্ছলং মুধং বীক্ষ্যেতি হদা চ চুড়াং বগ্লাদি তদা ভালাগ্রনামদক্ষিণভাগেষপি কৃঞ্চিতৈরনতিদীর্ঘেরলকৈরা ঈষাদাবৃতং মৃথং বীক্ষ্য অভ্যক্ষোঘর্তনাদিসময়ে সম্প্র য়োগভরসময়ে চ অলকৈরাসম্যক্ প্রকারেণৈব আবৃত্মাচ্ছন্নং মৃথং বীক্ষ্য ঈক্ষণাভ্যামাস্বাল্মানমাধুগাভরীকৃত্য বয়ং দাস্যো ভবাম:। মৃথং কীদৃশং ? কুণ্ডনাভ্যাং সময়ভেদেষলকৈরনাবৃতাভ্যামীষদাবৃতাভ্যাং সম্পূর্ণাবৃতাভ্যাঞ্চ অচপলাভ্যামীষচ্চ-প্লাভ্যামতিচপ্লাভ্যাঞ্চ শ্রীঃ পৃথক্ পৃথক্ শোভা যত্র তৎ। হসিত প্রহ্দিতসময়ে গণ্ডয়োরপি ফ্রুণ্যোর্বিততত্বাৎ গণ্ডস্থলেহপি অধরস্তধা অধরমাধুর্ঘচ্ছননং যদ্য তৎ। গণ্ডস্থলাৎ গণ্ডস্থলমধিরুত্ গোপীনয়নচকোরেঃ পীরমানা অধরস্তধা যদ্য তৎ রহদ্যদময়ভেদে তু গোপীনাং গণ্ডম্বলে অধর হ্রধা যদ্য তৎ গণ্ডম্বলয়োর্গোপীনামধর স্থা যদ্য তৎ। यदा, কুণ্ডলয়োঃ শ্রীঃ প্রতিবিশ্বরূপ। শোভা যয়োস্তে গণ্ড হলে যশ্মিন্ অধ্যে স্থা যশ্মিন্ তচ্চ তচ্চ তৃদিত্যেকপদম। হসিত্যুক্তোহবলোকো যত্র তৎ হসিতং প্রফুল্লত। গোপীনাং কুমুদানাঞ্চ অবলোকাদ্ যম্মাদিনি বা। নন্ত, যুগৎপতয় এতদনহিঞ্বঃ ফৃৎকারেণ কংদরাজতো মম ভবতীনাঞ্চ ভন্নমুৎপাদিন্নিয়ন্তি তত্রাক্ষঃ। দত্তমভন্নং মহেন্দ্রন্দরিভাষিপ পর্মতধারণাদিনা থেন তথাভূত: ভুজদগুরুগমিতি তথা চেত্বভূজদণ্ড এব কংসপশোঃ প্রাণহারকো ভবিয়াতীতি ভাবঃ। এবঞ্চ ব্যঞ্জিতেন বীররদেন শৃঙ্গাররদঃ পুষ্টো ভবতি य। নত্ন, পরনারীরহং ধর্মাত্মা স্বদাসী র্ন করোমীতি তর্জ্জন্সা কোহরমিতি পৃক্তন্তঃ সত্যং ভো ধার্দ্মিচূড়ামণে, গোপানাং নারী র্ন দাসীকরোষি, কিন্তু নারায়ণদ্য নারীং লক্ষ্মীমপি বৈকু গাছলাদানীয় স্বৰক্ষসা বহসীত্যাত্বঃ—বক্ষ ইতি। শ্ৰিয়া লক্ষ্যা কর্ত্তগা লজ্জাবশাৎ স্বৰ্ণৱেথাৰূপয়া একং মুখ্যং রমণং যত্ত্র তৎ। তথাদধুনা তে কিয়দ্রো বভূবচতুর্দশভূবনেষু মধ্যে তদূর্দ্ধলোকেষপি একাণ্ডাছহিশহাবৈক্পলোকস্থেষপি মধ্যে

কণ্যাপি কামপি স্থন্দরীং নারীং স্থং ন ত্যক্ষ্যদীতি জানীম ইতি ব্যঞ্জিতং ভবতি ॥ বি<sup>0</sup> ৩৯ ॥

৩১। শ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ তোমরা যে আমার দাসী হবে বলছ, সে কি আমার দারা দাম দিয়ে কেনা বা নিজেরাই নিজেদের দান করেছ দাসীরূপে ? এরই উত্তরে তুমি আমাদের সমুচিত মূল্য থেকে কোটিকোটিগুণ ও আমাদের অদৃষ্ট-অঞ্চত্তর মহামূল্যবান সহাসদৃষ্টিরূপ চিন্তামণি দারা বয়ঃসন্ধী আরভেই কিনে স্বীয় কুঞ্জমন্দিরে নিয়ে এসে নীলনিধি-পদ্মনিধি-স্বর্ণমকর-যুগলময়-চিন্তামণিময় স্থলী ও মণিস্তম্ভলক্ষীবিলাসাস্পদ নীলমণিমন্দিরনিবহ ও অলকাদিছেলে নিজ অঙ্গ সৌষ্ঠব দেখিয়ে নেবেরও ত্ল'ভ অমৃত প্রতিদিন ভোজন করাও, এই আশয়ে বলা হচ্ছে— বীক্ষ্য ইতি। অলকার্ত মুখং — লাল বক্ত উফীষ যখন মাথায় বাঁধ তখন দাসীরা চিক্ণীছারা অঁচিজিয়ে আঁচজিয়ে উপরের দিকে নেওয়া হেতু ও তোমার নিজ অঙ্গুলী দারাও চেপে উঠিয়ে নিয়ে উঞ্চিষের ভিতরে গুঁজে গুঁজে দেওয়া হেডু ললাটের বামদক্ষিণ প্রান্তে চুলের গোড়া মাত্র দেখা যাচ্ছে. চুলে মুখ আর্ত হয় নি সেই মুখ "বীক্ষ্য' দেখে। যখন চূড়া বাঁধ তখন ললাটের উপরিভাগে ও বামদক্ষিণভাগে চূর্ণকুন্তলে ঈষং আবৃত মুখ 'বীক্ষ্য' দেখে। তৈলাদি মাখানোর সময়ে ও নিলনের চরমমূহুর্তে কেশগুচ্ছের দ্বারা সম্পূর্ণ আচ্ছন্ন মুখ 'বীক্ষা' দেখে। নয়ন-দারে আস্বালমান এই মাধুর্যে আপ্লুত আমরা দাসী হব। আরও সেই মুখটি কেমন ? কুডল আঃ — সময় ভেদে কুণ্ডল কখনও চুলের দারা অনাবৃত কখনও ঈধং আবৃত, কখনও সম্পূর্ণ আরত হওয়া হেতু, আবার কুণ্ডলের কখনও অচপলতায়, কখনও ঈষৎ চপলতায়, কখনও অতি চপলতায় খ্রীঃ— পৃথক পৃথক শোভাযুক্ত মুখ। গণ্ডস্থলাধর সুধং— হাস পরিহাসের সময় ওষ্ঠপ্রান্ত বিক্ষারিত হওয়া হেতু গালের যে মাধুর্য বিক্ষিত হয়, সেই মাধুর্যযুক্ত মুখ ; যার 'অধরস্থধা' অর্থাৎ নীচের ঠেঁাটের মাধুর্য উচ্ছলিত হয়ে পড়ছো দেই মুখ; গগুস্থল থেকে গগুস্থলে উপরে উপরে ছড়িয়ে পড়া, গোপীনয়ন চকোরের দারা পীয়মান অধরমাধুর্ঘ যার সেই মুখ, রহস্যসময় ভেদে কখনও গোপীদের গালে যে মুখের অধরস্থা অর্পিত হয় সেই মুখ, কখনও যে মুখের গালে গোপীদের অধরস্থা অর্পিত হয় সেই মুখ। অথবা, কুণ্ডলন্বয়ের 'এীঃ' প্রতিবিম্বরূপা শোভা যে ছ-গালে সেই গাল যাতে ও অধরস্থা যাতে, দেই মুখ। হসিডাবলোকম সমুখং — সহাস অবলোকনযুক্ত মুখ। 'হসিতং' প্রফুল্লতা, গোপীদের ও কুমুদের প্রফুল্লতা যথাকার অবলোকন হেতু, সেই মুখ। দ্ভাভয়ঞ্চ পূর্বপক্ষ, তোমাদের পতিগণ এ বিষয়ে অসহিষ্ণু হয়ে চিল্লাচিল্লি করে কংসরাজ থেকে আমার এবং তোমাদের ভয় জ্মিয়ে দিবে, এরপ প্রশ্নের আশঙ্কা করে গোপীগণ বলছেন— দ্ভমভঃং ভুজদ্ভযুগম্— অভয়দানকারী ভুজ্যুগল, যার দারা ইন্দ্রদর্পাদি নাশ হয়েছিল পর্বতধারণাদি দারা, এইরূপ শক্তি-শালী ভুজযুগল। এরপ হলে এই ভুজদণ্ডই কংসপশুর প্রাণহারী হবে, এরপ ভাব। এইরপে

## ৪০। কা দ্বাঙ্গ তে কলপদায়তবেণুগীতসম্মোহিতার্যাচরিতার চলেৎ ত্রিলোক্যাম্। ত্রিলোক্যসৌভগমিদঞ্চ বিরীক্ষ্য রূপং যদ্গোৱিজক্রমম্বৃগাঃ পুলকাব্যবিত্রব্॥

- ৪০। **অন্বয়** ঃ অঙ্গ (হে ক্লফ) ত্রিলোক্যাং কাস্ত্রীতে (তব) কলপদায়ত-বেণুগীত সম্মোহিতা মধুরাণি পদানি যত্র তৎ দীর্ঘমূর্চ্ছিতং যত্র (তববেণুগীতেন সম্মোহিতা সতী) ত্রৈলোক্য সৌভগং রপঞ্চ নিরীক্ষ্য আর্যচরি-তাৎ ন চলেৎ যৎ (যাভ্যামের বেণুগীতরূপাভ্যাং গোদ্বিজ-ক্রমমূগাঃ পুলকানি অবিভ্রন্।
- 80। মূলালুবাদ ঃ (ধর্মধ্বংসে দোষ কারুর নয়, দোষ বিধাতার, যে তোমাকে সৃষ্টি করেছেন— এই আশয়ে সরোষ চপলতায় বললেন— )
- হে কৃষ্ণ! এই ত্রিলোক মধ্যে কে এমন রমণী আছে, যে তোমার অব্যক্ত মধুর অমৃত-ময় বেণুবাদনে বিমোহিত হয়ে স্বধর্ম থেকে বিচলিত না হয়। ত্রিলোকের সর্বজন-প্রিয় তোমার মধুর রূপ দেখে গো-মৃগ-পক্ষী-বৃক্ষণণ পর্যন্ত পুলকিত হয়। আমাদের কি দোষ ?

ব্যঞ্জিত বীররসে শৃঙ্গাররস পুষ্ঠ হল। পূর্বপক্ষ, কৃষ্ণ যেন বলছেন--- তোমরা পরনারী, ধরাত্মা আমি পরনারী দাসী করব না, এই কথা বলার পর তর্জানীতে নিজেকে দেখিয়ে, আমি কে বুঝতে পার? এরপ জিজ্ঞাসা করলে উত্তরে গোপীগণ--- পারি বৈ কি, তুমি তো ধার্মিক চূড়ামণি। ওহে, তুমি তো গোপেদের নারীগণকে দাসী করতে পার না. কিন্তু নারায়ণের নারী লক্ষ্মীদেবীকেও হৈবুঠ থেকে বলাৎকারে নিয়ে এসে নিজের বক্ষে বহন করে বেড়াতে ঠিকই পার। এই আশয়ে বলা হচ্ছে, বক্ষা? শ্রিমকরমণম— লজ্জাবশে স্থবর্ণরেখারূপে 'একং' লক্ষ্মীর মুখ্য বিহার যেখানে সেই বক্ষ। আমাদের জানা আছে— এখন তোমার বয়স হলে চতুর্দশ ভুবনের মধ্যে তার উধ্বেলাকেও বিন্মাণ্ডের বাইরে মহাবৈকুঠ লোকের মধ্যেও কারও-ই কোনও স্থানরী নারী তো তুমি ত্যাগ কর না, এরপ ধ্বনি। বি<sup>0</sup> ৩৯ ॥

৪০। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> টীকা ঃ নরেবং পতিপ্রতাভিরূপহসনীয়া ভবিষ্যথ তত্র স্কৃটমেব সরোষদৈশ্যমাহঃ

কা স্থাতি। ত্রিলোক্যাং বর্তমানা ক। স্থা ন চলেৎ, অপি তু সর্বৈর চলেদিত্যর্থঃ। তচ্চ 'দেবাো বিমানগতয়ঃ'
(শ্রীভা ১০৷২১৷১২) ইত্যাদিনা স্থচিতম্। কলেতি পূর্বং ব্যাখ্যাতম্। পদেতি—প্রতিপদমপি তাদৃশং বােধয়স্তি;
আয়তেতি—তত্র শ্রীকৃষ্ণস্থা নির্বৃদ্ধং বােধয়স্তি, স্বেষাঞ্চ ধৈর্য্যেণাপি তৎকালক্ষেপং বারয়ন্তি; পাঠান্তরে তস্থালোঁকিক-স্বাতৃত্বং ব্যঞ্জয়ন্তি, তত্রাদর্শন এবং বার্তাদর্শনেহপি তথৈবেত্যেবং সর্ব্বতা মার এবেতি সভয়মবাহঃ—ত্রেলোক্যেতি ত্রৈলোক্যস্থা উদ্ধাধােমধ্যবর্তমান্যাবলাকস্থা সৌভগং সৌভাগ্যং জনপ্রিয়্বত্বং সেন্দর্যাং বা যদ্মিন্ যদতভূর্তমিত্যর্থঃ; তদিদং প্রত্যক্ষবর্তমান্মিত্যগ্রথাত্বং নিরস্তম্। যদ্মা, ইদমেতাদৃশমসাধারণমিত্যর্থঃ। নিরীক্ষ্যেতি—হস্ম শ্র ণাদিনাপি মোহঃ স্থাদিতি কৈমৃত্যং বােধয়ন্তি—কা স্ত্রীতি। হত্র পুরুষা অপি স্বয়্নং ভগবানপি মৃহেয়ুরিতি ভাবঃ।
'শক্রশর্বপরমেষ্টিপুরাগাঃ' (শ্রীভা ১০৷৩৫৷১৫) ইতি বক্ষ্যমাণাৎ, বিশ্বাপনং স্বস্থা চ' ইতি তৃতীয়োক্তশ্বত (২৷১২)
অহো ! অস্ত ভাবত্রাদৃশদারাদারবিদাং তেষাং বার্তা, যদ্যাভাাং বেণ্গীতর্পণাভ্যাং গবাদ্যোহপীতি। অনেন লােকে-

প্রুভিরিত্যস্তোত্তরম্। নিষেধার্থশ্চারম্—নত্ম যদি মমান্দদর্শনে যুদ্মাকং ন ক্ষোভন্তর্হি কথমিতশ্চলিত্মিচ্ছথ ? তত্রাহুং— কা স্ত্রীতি; কা স্ত্রী তজ্জাতিমাত্রং কলেত্যাদিলক্ষণাপি আর্য্যচরিতাৎ সদাচারাদ্ধেতোঃ তে স্বত্তঃ সকাশাৎ ন চলেৎ, নাপ্রায়াৎ ? তথা যদযন্ত্রাৎ গবাদরোহপি পুলকান্সবিজ্ঞন, তত ইদমীদৃশং রূপং নিরীক্ষ্য চ সমবলোক্যাপি তন্মাদেব হেতোঃ কা নাপ্যায়াৎ ? অপি তু সর্ব্বেবাপাযায়াদিত্যর্থঃ। স্থন্দরীণাং স্থন্দর-পরপুরুষনিকটে স্থিতির্হি বাঢ়ং লোক-বিগানহেতুরিতি, তদেবং যন্ত্রপি ন তৎ সম্মোহিতা, নাপি সম্যক্ তদ্বীক্ষণকারিকান্তথাপ্যপ্রাম্থাম ইতি ভাবঃ ॥ জী ৪ •

৪০। খ্রীজীব বৈ<sup>০</sup> তে। তীকালুবাদ ঃ পূর্বপক্ষ, যদি তোমরা আমার রূপ দেখে দাসী হও, তবে তোমরা পতিব্রতাগণের দারা উপহাসের যোগ্য হবে, এরই উত্তরে গোপীগণ সরোষ দৈন্তে উচ্চকণ্ঠে বলছেন— কা স্ত্রী ইতি— ত্রিলোকমধ্যে যত স্ত্রী, তার মধ্যে 'ন চলেৎ' কে-না ভ্রষ্টা হয় ? অর্থাৎ পরস্তু সকলেই ভ্রষ্টা হয়। সে কথা (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০ ২১।১২) শ্লোকে প্রকাশিত হয়েছে, যথা 'শ্রীকুষ্ণের রূপ-গুণ দেখে ও বেশুগান গুনে বিমানচারিণী দেবীগণ মদন-বেগে ধৈর্যচ্যুত হয়ে পতির কোলেই ঢলে পড়লেন।" ক**লপদায়ত** -- [ কল+পদ+ আয়ত ] 'কল' মধুর অস্ফুট ধ্বনি— এখানে মনোহরণ করার জভ্য বেশুগীতের এই মধুরতা, গোপীদের সকলেরই মনে হল যেন বেণু তাঁরই নাম ধরে ডাকছে, এই ভ্রম জন্মাবার জন্মই বেণুর অক্ষুটতা। 'পদ' বেণুগীতের প্রতি পদেই তাদৃশ বোধ জন্মাচেছ। 'আয়ত' বিস্তৃত— এই বাক্যে বেণুগানে কুঞ্জের আকৃটি বোঝাচ্ছে, আর গোপীদের ধৈর্ঘে সেই কালক্ষেপণ বারণ করা হচ্ছে। এখানে পাঠান্তর হল 'কলপদামূভবেণুগীত', এতে বেণুগীতের অলোকিক স্বাহতা প্রকাশ করা হয়েছে, স্কুতরাং ঐ বেগুগীতের কথা বুঝলেও মরণ, না বুঝলেও মরণ— এইরূপে সর্ববস্থায় মরণ উপলবি করে সভয়ে বললেন— ত্রৈলোক্য ইতি। ত্রৈলোক্য— উধ্ব'-অধো-মধ্যদেশে বর্তমান যাবতীয় লোকের (সীভগং— সৌভাগ্য, জনপ্রিয়তা বা সৌন্দর্য যাতে অন্তভু'ক্তরপে আছে, তদ্,ইদং— সেই প্রত্যক্ষ বর্তমান রূপ, এখানে 'ইদং' পদে অক্তথাত নির্স্ত হল। অথবা, **ইদং** — এতাদৃশ আ্সাধারণ রূপ, বিরীক্ষ্য— বিশেষভাবে দর্শন করে মোহিত হয়— এখানে বৈমৃতিক তায়ে বুঝানো হচ্ছে যার শ্রবণাদি দারাও লোক মোহ প্রাপ্ত হয়, তাঁর সাক্ষাৎ দর্শনে যে হবে, তাতে আর বলবার কি আছে ? কা স্ত্রী— যেখানে পুরুষগণও, এমনকি ভগবানও মোহ প্রাপ্ত হন, সেখানে এমন কোন ন্ত্রী আছে, যে মোহ প্রাপ্ত হবে না ? এ কথার প্রমান— "কুফের বেণুগান শুনে ইন্দ্র-শিব-ব্রহ্মা প্রভৃতি দেবশ্রেষ্ঠগণ মোহপ্রাপ্ত হন।" — (প্রীভা<sup>0</sup> ১০০০।১৬)। আরও 'কুফের রূপ এতই মনোরম যে তাঁর নিজেরও বিস্ময় জন্মায়'' — ( শ্রীভা<sup>0</sup> ৩।২।১২ )। অহো তাবং তাদৃশ সারাসার বিচার চতুর তাঁদের কথা দূরে থাকুক **মৎ— '**যাভ্যাং' যে রেণুগীত ও রূপের দ্বারা গবাদি-পণ্ড, পক্ষী এবং বৃক্ষণণ পর্যন্ত পুলকিত হয়, ভার দারা কোন্ স্ত্রী-না মোহিত হয় ? এই শ্লোকের বাক্যে "লোকেপ্সুভিঃ ইত্যাদি" — (১ ।২৯।২৫) শ্লোকের বাক্যের উত্তর দেওয়া হল।

উপেক্ষময়ার্থে ব্যাখ্যা ঃ যেন কৃষ্ণ প্রশা উঠাচ্ছেন— যদি আমার অঙ্গ দর্শনে ভোমাদের ক্ষোভ না হয়ে থাকে, তবে কেন এখান থেকে চলে যেতে চাইছ ? এরই উত্তরে, ভোমার বেণুগান 'কল' ইত্যাদি স্থলক্ষণ যুক্ত হলেও খ্রীজাতি মাত্রেই এমন কে আছে আর্যাচরিতাৎ— সদাচার বশতঃ তে— (যুমদ্ শব্দের চতুর্থী) ভোমার কাছ থেকে ল চলেৎ— পলায়ন না করে। তথা যেহেতু গবাদিও পুলকিত হয়, তাই ঈদৃশ রূপ বিরীক্ষাচ— খুঁটিয়ে খুঁটিয়ে দেখা হয়ে গেলেও কে এমন আছে যে সেই সদাচার অনুরোধেই পালিয়ে না-যায় ? কারণ হলেরী খ্রীগণের হলের পরপুরুষের নিকট অবস্থানই অতিশয় নিন্দার কারণ হয়ে থাকে— স্তরাং যদিও আমরা সম্মোহিত হই নি, তোমার রূপ লুক নয়নে চেয়ে চেয়ে চেয়ে দেখিও নি, তবুও পালিয়ে যাব, এরূপ ভাব। জী ৪০ ॥

- ৪০। ব্রীবেশ্ব টীকা ঃ নহু, বৃশ্বাভিধ শ্বমার্গায় জলাঞ্চলিদ ব্র এব তৎ কিমন্তা অপি পতিব্রতা "বিদ্বয়তি নির্ন্ধ ব্রং বৃষ্টং পরানপী"তি ন্তারেন দ্বয়থ। মবক্ষপ্রোৎপত্তিকোর হেয়ং লক্ষণবিশেষরূপা স্থবর্গরেখা ভ্রাজতে তাঞ্চ দৃষ্টা পতিব্রতাশিরোমণিং লক্ষ্মীমপি দ্বয়ন্তান্তস্তামপাপরাধিন্তাঃ কথং ভরথেতি। তত্র ন কামপি দ্বয়ামঃ, কিন্তু ব্রিজগতামপি ধর্মধ্বংসনায় বিধাত্র। স্বং প্রেষ্টেইদীতি। সরোষচাপলমাহঃ,—কা স্ত্রী। অঙ্গ হে প্রীকৃষ্ণ, কলানি পাদানি যত্র তদমৃতরূপং যবেণুগীতং তেন "কলপদায়তমূচ্ছিতেন" ইতি পাঠে আয়তং দীর্ঘং মূচ্ছিতং স্বরালাপভেদস্তেন সম্মোহিতেতি, ন স্ত্রী দৃষ্ততে কিন্তু স্বংকর্ত্বকং গীতমেবেতি ভাবঃ। আর্যাচরিতাৎ পাতিব্রতালক্ষণনিজধর্মান চলেৎ অপি তু সর্বর্বির চলেদিতি। ধর্মত্যাজনলক্ষণ প্রত্যবায়ং স্বং প্রাক্ষ্যাস্বোহিতেতি ভাবঃ। ন কেবলং স্বন্ধ্রণার ধর্মন্ধ্রংসকতা অপি তু তদ্ধপ্রাপীত্যাহঃ—বৈলোক্যেতি। উদ্ধাধামধ্যদেবর্তিয়ু প্রাক্বতাপ্রাক্ষতলোক্ষেপি সৌভগমেব যদ্য তৎ ন তু ধর্মধ্বংসকস্বহেতুকঃ কদ্যাপ্যত্র দ্বেষ ইতি ভাবঃ। নচ স্ত্রীণাং স্বাভাবিকঃ কামোহিপি মোহে হেতুরস্তীতি বাচ্যম্। যতো জঙ্গমস্থাবরাণাং সর্ব্বেয়ামপি বৈবন্ধপ্রাপ্রাপ্তর্বান্তঃ—বং হতো গীতরূপাভ্যাং অবিভ্রন্ তন্মাৎ হে রাজন্, কিং বছনা "শক্র শর্মপ্রস্বারাগাং কশ্বনং যযু"রিতি বেণুগীতাধ্যায়াৎ প্রমত্বিদামপি মোহং "বিশ্বাপনং স্বন্যে"তি চ তব তদ্যাপি চমৎকারো দৃষ্ট ইতি শ্রীগুকোজিরপ্রাসাদীদিতি জ্বেয়ম্। বি০ ৪০ ॥
- ৪০। খ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ পূর্বপক্ষ, আচ্ছা তোমরা কি ধর্মদার্গ জলাঞ্জলিই দিয়ে দিলে, তাই কি অন্তন্ধন পতিব্রতা হলেও "যে ব্যক্তি নিজে হুই নিল'জ্য সে অপরের উপর দোষারোপ করে থাকে।" --- এই স্থায়ে শ্রীলক্ষ্মীদেবীর নামেও দোষারোপ করছ। আমার বক্ষে দৈবে এই যে চিহুবিশেষ স্বর্ণরেখা শোভা পাচ্ছে, তাই দেখে তোমরা পতিব্রতাশিরোমণি লক্ষ্মীকেও দূষতে আরম্ভ করে দিলে, তাঁর চরণে বৃথা কেন অপরাধী হচ্ছ। এর উত্তরে গোপী, লক্ষ্মীদেবীকে কোনই দোষারোপ করছি না, কিন্তু দোষ বিধাতার স্তির, ত্রিজগতের ধর্মধ্বংস করবার জন্মই বিধাতা তোমাকে স্তিরী করেছেন, এই আশয়ে সরোষ চাপল্য ভাবে বললেন— কা স্ত্রী অঙ্গ! ইতি। অঙ্গ হে কৃষ্ণ! কলপদায়ত বেণুগীত সন্মোহিত কলপদায়ত সঙ্গীতে সন্মোহিত অর্থাৎ মৃত্-মধুর পদ যাতে, সেই অমৃতরূপ যে বেণুগীত তার দারা সন্মোহিত। পাঠভেদ 'কলপদায়ত মৃচ্ছিতেন'

শেষবাধা, অভিজাতঃ সৎকুলাজ্ঞাত ইতি তত্রাপি বৈশিষ্ট্যম্, অতোহন্মাকং নাশে তত্রাপি বদেকহেতুকনাশকত্বে ব্রতভঙ্গণিতিতোহপ্যধিকোহধর্মদোষঃ স্থাৎ ইতি ভাবঃ। ঈশ্বরস্থা পূর্ণকামস্থাপি তাদৃশ্বতরক্ষা তাদৃশ্কামনা চ দৃশ্রত এবেত্যাহ্বঃ—দেব ইতি। সর্ব্বথা দীব্যতি বিরাজত ইতি দেবঃ, আদিপুরুষ সর্বপূক্ষেষু শ্রেষ্ঠঃ, সোহপি যথা স্থরলোকগোগুয়া ফেচ্ছরৈব তজ্জনমাত্রস্থা রক্ষিতা সন, অদিত্যাদাবভিজাতো ভবতি, তত্ত্বশাৎ করস্থা পদ্ধজ্ঞং তাপহারিতামাত্রাংশে কপিতম্। বস্তুতস্ত্ব তাপস্থা তদপ্রাপ্তিমাত্রনিদানত্বালগিরস্ত এবাপগমঃ স্থাদিত্যভিপ্রেত্যৈব তপ্তেম্বপি স্তনেষু প্রমন্নিক্ষাভিরপি তাভিস্তন্নিধানপ্রার্থনমিতি জ্ঞেরম্; পূর্ববিৎ সদৈত্যমপ্যাহ্বঃ—শিরঃস্থা চ কিন্ধরীণামিতি ইত উদ্ধাং চাম্মানাত্রদাৎ ক্রিতি বিবক্ষিতম্। হে আর্ত্তবন্ধো ইতি আর্তবন্ধো সাক্ষাদ্বিরাজমানে অন্ধাসীনাং তাপোহকুচিত ইতি স্থাচিতম্, তথা কামেন চ মা নিধেহি, কিন্তার্তবন্ধুত্বেনৈব নিধেহীতি চ গুঢ়োহন্নমভিপ্রান্থা। অবহিথ্যাচ্ছাচ্ছামানোহপি মনোভাবোহস্থাদন্দের্ হস্তার্পনে স্বয়মেবোদ্ভবিতেতি। নিষেধার্থন্ডায়ম্—ভথাপি তং বলাদিব স্পৃশন্তমাশস্ক্যাহ্বঃ—ব্যক্তমিতি তত্র পূর্বার্দ্ধেন তত্তো ধর্মভ্রাদিতোহপি রক্ষা তবোচিতা, ন তু তরাশ ইতি তাবং। নো নিধেহি, মা নিধেহি; আর্তবন্ধো ইতি স্বেষাং ধর্মভ্রাদার্তিং ব্যঞ্জন্মন্তি, তপ্ত হে কামান্নিসন্তাপিতহন্দয় কিন্ধরীণাং স্বগৃহদাসীনামপি কিম্ত্তমন্দিশীনাম্; তত্রাপি শিরঃস্থাত মান্দার্ভিইং ব্যঞ্জন্নিত, তিও হে কামান্নিসন্তাপিতহন্বর কিন্ধরীণাং স্বগৃহদাসীনামপি কিম্ত্তমাদ্দীনাম্, তত্রাপি শিরঃস্থাত মান্ধার্যাং সংলাপ ইতি কার্ত্তাতে' ইত্যুক্তেরিতি ॥ জ্বী ৪১ ॥

৪১। খ্রীজীব বৈ° তো° টীকালুবাদ ঃ এই প্রকারে চতুর্থদিক্স্থিতা গোপীগণও প্রসঙ্গের আরস্তে যেরূপ বলেছিলেন সেইরূপ নিজেদের উপর থেকে ধর্মাদি দোষ পরিহার পূর্বক শ্রীকৃষ্ণেতেই ধর্মদোষ লাগিয়ে উপসংহার করতে গিয়ে পুনরায় নিজেদের বক্তব্য রাখছেন-- আরও, হে গোপীগণ তোমরা যাদের কথা বললে, হোক না তাঁরা সকলেই মোহিত, আমাদের তো নারায়ণ সম গুণ থাকায় পূর্ণকাম হওয়া হেতু অহাত প্রবৃত্তিই হয় না, এরপে কাজে যে হয় না, সে আর বলবার কি আছে ? কৃষ্ণের এরূপ উক্তির আশস্কা করে গোপীগণ বলছেন— ব্যক্তম্ ইতি— ইহা প্রাসিদ্ধই আছে যে তুমি **ব্রজভয়াতিহ্নঃ**— ব্রজের যে ভয়, যথা পৃতনাদি ও দাবানলাদি থেকে যে ভয়, সেজতা ত্রাস ও আর্তি, ঝড় বৃষ্টি থেকে পীড়া; তথা ভয়ং' কৃষ্ণবিরহ শঙ্কায় ভয়, আর কৃষ্ণবিরহে আর্তি – এই উভয় প্রকার ভয় ও আর্তি হরণকারী হয়ে অর্থাৎ এই সকল খণ্ডন করার জন্ম তুমি অভিজাত — সংকুল থেকে জাত হও। এ কথা বলার কারণ, তুমি নিজেই এরূপ চিন্তা করে গোবধ'ন পর্বত ধারণ করেছিলে— ''আমি এই গোষ্ঠের একমাত্র রক্ষক এবং ঈশ্বর। গোকুল আমার অতি প্রিয়, আমি নিজের আসাধারণ শক্তিতে একে রক্ষা করেব, এরূপ সম্বল্প করেছি।'' পাঠান্তরে 'ব্রজজনার্তি'— এর অর্থ ব্রজজনের অন্তরে-নাইরে 'আর্তি' অশেষ বাধা। তুমি 'অভিজাত' অর্থাৎ সংকুল জাত। জন্মেও তোমার বৈশিষ্ঠ্য আছে, অতএব আমাদের নাশে, তার মধ্যেও আবার একমাত্র তোমার কারণেই নাশে আমাদের ব্রভঙ্গ বিপত্তি থেকেও অধিক অধর্মদোষ হবে তোমার, এরপ ভাব। পূর্ণকাম ঈথরেরও তাদৃশ ব্রতরক্ষা ও তাদৃশ কামনা দেখা যায়, এই আশায়ে বলছেন (দেব ইতি— চতুর্দিক আলো করে বিরাজমান। **আদিপুরুষঃ**— সকল পুরুষ থেকে শ্রেষ্ঠ। সেও যথা

স্মারামগণ ইব, তেন সোহপ্যাত্মবশীচকে ইতি ভাবং। অতএবাপি শকং সার্থকং স্থাদক্তথা তু প্রত্যুত বিরুদ্ধ এব। যতপি 'নাহমাত্মানমাশাদে মন্তবিঃ সাধুভিবিনা' (প্রীভা ১।৪।৬৪) ইতি সামাক্তভপরমপ্যস্তি বচনং, তথাপাত্র বৈশিষ্ট্য-বিবক্ষয়া তথাক্তমিতি ন পৌনক্ষক্যবৈয়র্থ্যম্। নহু কথমেকং সন্নসংখ্যা রময়ামাস ? তত্র্যাহ—যোগেশ্বরেশর ইতি, ষোগেশ্বরা অপি কায়ব্যুহাদিকং বিধায়যুগপ্রানাক্ষত্যং বিধাত্বং শক্রুবন্তি, স তু তেষামপীশ্বরত্বেনাচিন্ত্যস্বাভা-বিকশক্তিত্বাক্তদাদিকং বিনাপি শক্রোতীতি। বক্ষ্যতে চ প্রীনারদেন—'চিত্রং বতৈতদেকেন বপুষা যুগপৎ পৃথক্। গৃহেষু দ্বাষ্ট্রসাহস্রং স্ত্রিয় এক উদাবহৎ ॥' (প্রীভা ১০।৬৯।২) ইতি ভাবং। গোপী-শক্ষেন তত্ত্র্যহামন্ত্রপ্রসিদ্ধং তাসাং তদীয়নিত্যবন্ধভাত্বং স্থারয়্রিস্থা তত্ত্রাপি নাত্যাশ্বর্য্যতাং স্বচয়তীতি ॥ জী০ ৪২ ॥

৪২। শ্রীজীব বৈ° তো° টীকালুবাদ ঃ ইতি বিক্লবিতং— এরপ বিলাপবাকা— 'ইতি' কৃষ্ণ নিজ উক্তিবৎ গোপীগণের প্রার্থনা ও উপেক্ষাময়াত্মক প্রেমবিহ্বলতাময় রোষ ও দৈত্যোত্থ উক্তি শুনে অর্থাৎ এসৰ শুনে নিজ অভিলাষ পুরণ করত (গোপীদের বিহারে প্রবৃত্ত করলেন)। অতঃপর প্রহুস্যা – হাসতে হাসতে। কুষ্ণের এই হাসির কারণ – পরিহাসেও গোপীদের বিহ্বলতা-বিশেষ উদয়, এর প্রভাবে নিজাভীষ্ট প্রবণ সিদ্ধি, তার মধ্যেও আবার নিজ বচন সদৃশ প্রত্যুত্তর-সোষ্ঠব শ্রবণ হেতু অবহিত্থার অপসরণে স্বচিত্তে রত্যাখ্য ভাবের উদয়--- অর্থাৎ চিত্তের সম্যক্ বিকাশ বশতঃ মুখে যে অত্নভাবরূপ প্রফুল্লতা প্রকাশ পায়, সেই রসশাস্ত্র প্রসিদ্ধ ভাব-বিশেষ লাভ হেতু কৃষ্ণ সদয় ভাবে (গোপীদের রমণে প্রবৃত্ত করালেন)। আরও গোপীদের সেইরূপ পপ্রেম দৈক্তবচন শুনে **সদয়ং— স**দর ভাবে অর্থাৎ চিত্তের আদ্রভাবের সহিত গোপীঃ অরিরমণ কৃষ্ণ নিজেই কতা হয়ে গোপীদের রমণে প্রবৃত্ত করালেন, অর্থাৎ এই রমণে তিনি অতান্ত আগ্রহ প্রকাশ করলেন। এইরূপে কৃষ্ণেরই ইচ্ছা-বৈশিষ্ট্য এ ব্যাপারে লক্ষিত হল। যেমন থেলাড়ু বালকগণ সবাই সমান হলেও তাদের ম.ধা খেলার প্রবর্তক বালকেরই বৈশিষ্ট্য থাকে, এরপ ভাব। এখানে 'অরীরমং' এই পরস্মৈপদপ্রয়োগে কতারই বৈশিষ্ট্য প্রকাশিত হচ্ছে। যদি বলা যায়, নাগরগণের কাছে এ আর কি আশ্চর্য ? এরই উত্তরে, আত্মারামোইপি— যিনি আত্মানন্দে বিভোর তাঁর পক্ষে অত্ম কর্মে প্রবৃত্ত হওয়াই তো আশ্চর্যজনক। কিন্তু এ অঘটন ঘটাচ্ছে, গোপীপ্রেমের প্রাক্তা, যা আত্মানন্দকেও তুচ্ছ করে দিচ্ছে। অহা গোপীপ্রেমগুণ-প্রাবলা! আত্মানন্দ থেকে যে ভক্ত্যানন্দে কৃষ্ণের অধিক হুখ, তা ''আমার ভক্ত সাধুগণ বিনা আমি আমার আত্মাকেও স্পৃহা করিনা।" --- ( শ্রীভা<sup>0</sup> ৯।৪৬৪ ) শ্লোক থেকে বুঝা যায়। এই শ্লোকটি সাধারণ ভক্তপর হলেও ইহাই সূচনা করছে যে ভক্তশিরোমণি গোপীদের হুর্বার প্রেমা-न्त्मत वाक्ष्रावत काष्ट्र वाचानत्मत वाक्ष्र पूछ्य रात्र यात्र। काष्ट्र रामिशा প্রখ্যাপনের জন্মই এখানে এই 'অপি' শব্দের প্রয়োগ। আরও এই 'অপি' শব্দের প্রয়োগেই বুঝা গেল, আত্মানন্দেরও আকর্ষণ শক্তি আছে, যদিও এর প্রাবল্য গোপীপ্রেমানন্দের কাছে তুচ্ছ।

### তেতে হাত কৰা কৰা কৰা প্ৰা**শুক উবাচ**াল জন সংস্থানে বিভাগ কৰা স্থান

### ৪২। ইতি বিক্লবিতঃ তাসা**ং** শ্রুত্বা যোগেশ্বরেশ্বরঃ। প্রহুসা সদয়**ং** গোপীরাত্মারামোংপারীরমং।

৪২। **অন্তরঃ** ট্রনিচ— যোগেশ্বরেশ্বরঃ (প্রীকৃষ্ণঃ) তাসাং (গোপীনাং) ইতি (পূর্বোক্তং) বিক্রবিতং (বিলাপিতং বচঃ) শ্রুমা প্রহস্ত সদয়ং (মথা স্যাৎতথা) আত্মারামঃ অপি গোপীঃ অরীরমং।

8২। মূলাবুবাদ ঃ শ্রীগুকদেব বললেন— হে রাজন্! যোগেশ্বরেশ্বর কৃষ্ণ আত্মারাম হয়েও আহলাদের সহিত হাসতে হাসতে হয়ং সাগ্রহে গোপীদের সহিত বিহার করতে আরম্ভ করলেন।

এই আশয়ে বলা হচ্ছে, ব্যক্তং ইতি। ব্যক্তং— এই আখ্যান ব্যক্তই আছে, গোপন কিছুনেই, এরপ অর্থ। কি দেই অখ্যান ! ভবাল, ব্রজইতি— দাবানলাদি থেকে ব্রজের যে ভয় ও ঝডজল থেকে যে ক্রেশ, আপনি তা দূব করেন। 'ব্রজজনাতিহর' পাঠও আছে। অভিজাতো— 'অভি' সর্বভোভাবে অর্থাৎ নন্দগৃহে যশোদামার গর্ভ থেকে জন্ম গ্রহণ করেছ, দেবো মথা – যেরপ নারায়ণ অদিতি প্রভৃতির গর্ভ থেকে জন্ম গ্রহণ করেন— এ-সব কথা সর্বলোকেই জানে, বহুল প্রচারিত; আজ যদি শতকোটি সংখ্যক এই সব গোপী মরে যায়, তবে এদের পিতামাতাদি ব্রজজনের ছঃখের অন্ত থাকবে না, আর কি করে একদিনেই এরা সব বনমধ্যে মরে গেল, এইরপে ভয়ও হবে, এরপ ভাব। তা হলে তোমাদের কি ইচ্ছা শুনি, এরই উত্তরে বলছেন, তারা বিপ্রেছি— 'তং' স্কুতরাং হে আর্তবন্ধো! আমাদের তপ্ত স্তনে তোমার করপক্ষজ স্থাপন কর। কৃষ্ণ ই তা হলে যে আমার মূছল ভন্নতে জ্বালা হবে, এরই উত্তরে গোপী ও তোমার পরিচারিকা আমাদের এই স্তন্মুগল তপ্ত হলেও তোমার পরিচার উপকরণই, সূর্যোদয় তাপও পদ্ধত্বের তাপক হয় না, প্রত্যুত স্কুখনই হয়ে থাকে, এরপ ভাব। শিরংসু চ— মাথায়ও করকমল স্থাপন কর, অতঃপর আর তোমাদের মংকৃত-ত্যাগ-ভয় না হোক, এ-আশীর্বাদ জানাবার জন্ম। বি ৪১ ॥

৪২। শ্রীজীব বৈণ তোও টীকা ই ইতি নিজোক্তিবত্তয়ার্থ-স্পর্শাত্মকমেতিদ্ধিরবিতং প্রেমবৈক্লব্যমন্রোয়দৈন্তোক্তং শ্রুমা তচ্চুবনেন স্বাভিলায়ং প্রমিত্ত্যর্থঃ; ততঃ প্রহস্ত পরিহাসেহপি তাসাং বৈক্ল্যান্থিং,
ততো নিজাভীষ্টশ্রবাসিদ্ধেস্তত্রাপি স্বচনসদৃশ প্রতিচবনসেষ্ঠিবাততোহবহিখাপগমেন রত্যাখ্যভাবোদয়াচ্চ। প্রকর্ষেণ
চেতোবিকাশিরপত্যা রসশাস্ত্রপ্রসিদ্ধং মৃথপ্রসাদ হতাবং ভাববিশেষং লব্ধেত্যর্থঃ। তদেব চ সপ্রেমদৈক্তবচনং শ্রুমা
সদয়ং চিত্তাপ্রতিতং মথা স্থাত্রখা গোপীররীরমং, রন্তঃ স্বয়্মেব প্রযোজয়ামাস, অত্যাগ্রহঞ্চকার ইত্যর্থং। এবং
তব্যৈব চ তত্রেচ্ছাবৈশিষ্ট্যং লক্ষ্যতে, সমানমপি ক্রীড়ংস্ক বালকেষু প্রযোজকবালকস্তেবেতি ভাবঃ। অতএব পরশ্রেশপদম্, 'অণাবকর্মকাচ্চিত্তবং কর্ত্বকাং' ইতি কর্ত্রপিয়ে তিন্ধিনাং। নম্ব কিমেতদাশ্র্যাং নাগরেষু 
ত্রাহ—
আত্মারামোহপি, অহা তাসাং প্রেমগুণপ্রাবল্যং, মতঃ 'আত্মারামাশ্র ম্নয়ঃ' (শ্রীভা ১।৭১০) ইত্যাদে হরিগ্রনোনা

এখানেই 'অপি' শব্দ প্রয়োগের সার্থকতা। এখানে 'অপি' শব্দ বিনা শুধু আত্মারাম বললে আত্মানন্দের বশীকরণ শক্তি অপ্রকাশিত থাকত। (যেমন শালবৃক্ষ উপরানোতেই হাতির বলের প্রকাশ, সেইরপ আত্মানন্দকে তুচ্ছ করে দেওরাতেই গোপীপ্রেমানন্দের বলের প্রকাশ)। যদি বলা যায়। কি করে এক হয়ে অসংখ্য গোপীরমণ করা সম্ভব হল ? এরই উত্তরে, যোগেশ্বরেশ্বর— যোগেশ্বরগণও কারব্যহাদি করে যুগপৎ নানা কর্ম করতে সমর্থ, কৃষ্ণ তো যোগেশ্বরদেরও ঈশ্বর হওয়া হেছু অচিষ্ঠ্য স্বাভাবিক শক্তি বলে সে সব বিনাও যুগপৎ নানা কর্ম করতে সমর্থ। শ্রীনারদ বলেছেন " এ এক বিষম আশ্চর্য যে একই বিগ্রাহে শ্রীকৃষ্ণ যুগপৎ পৃথক পৃথক গৃহে যোলসহস্র প্রীকে বিবাহ করেন" — (শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৬৯।২), এরপ ভাব। এখানে গোপী শব্দের প্রয়োগে সেই সেই মহামন্ত্রপ্রদির ক্ষণ্ণে তাবের নিত্যবল্পভাব স্মরণ করিয়ে তাঁদের সন্বন্ধে যে এই রমণ আশ্চর্য নয়, তাই স্কৃতিত হল এখানে। জী ৪২॥

- মহে। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ কিরবিতং বৈরুব্যঞ্জকং বাক্য শ্রুত্ব ভদ্রবণেন স্বাভিলামং পূর্রিছেত্যর্থং। প্রহন্ত মহে। ভাববত্যা যুয় প্রতিদিনমের মিলনসময়ে বাম্যমপারং কৃকধের এব। অহন্তেকশিরের দিনে অইতাবাহিৎয়ামৎ কিঞ্চিরাম্যমকরবং তদপি দান্দিণ্যগর্ভমেব। তেনাপ্যেতাবহৈরুব্যবত্যা লক্ষ্মাঃ শ্রাদ্ধ কৃতবত্যা মাং হাসয়ধেব। তত্মাৎ যুমৎ প্রাত্যহিকাবহিথা সিন্ধচুলুক।করণচুঞ্না মহৈব জিতাঃ স্থ। ভোঃ স্ব্রুদ্ধিশেষরশ্বথাঃ, জিতাঃ স্থ তৎ প্রমেবাগত্য প্রতিবন্ধকলক্ষ্মায়তাভাবামৎকঠে কনকমণিমালায়িতা ভূত্ম স্বাধরস্থাঃ পায়য়ত, চিরাছ্ডুতমহাত্যোহন্দীতি পরিহস্ত সন্ অয়: শুভাবহো বিধির্যত্ত তৎ সম্বেহং বা ষ্বথাস্তার্তথা আত্মারামোহিপি তা গোপস্ত্রীঃ রময়ামাসইখন্ত্তপ্রমাণো গোপস্ত্রিয় ইতি। "আত্মারামান্দ মুনয়" ইতি পত্তে ইখন্তৃতগুণো হরি"রিভিবৎ গোপীনাং তদীয়ন্তর্মপূত্রলাদিনীশক্তির্ত্তিত্বাৎ তা অপ্যাত্মন ইত্যাত্মভূতাভিন্তাভি রমণং সন্তব্তেক্তস্ত স্বাত্মতোহিপি ভক্তানামানন্দপ্রদাধিক্যাবগমানাশক্ষ গোপ নাং সর্ব্বভক্তশিরোমণিত্বাদাস্মারামস্তাপি তন্ত্যানন্দিক্যার্থমেহৈতাভী রমণমিতি জ্বেয়ম্। নম্ব, প্রমদাশতকোটিভিরাক্লিত ইতি ক্রমদীপিকাভাগমদৃষ্ট্যা শতকোটি সন্ধ্যাভিন্তাভিরেক্রৈর একদৈর একস্থা তন্য রমণং নোণপ্রতে ত্রাহ,—যোগিনঃ সৌত্রগ্যাদঃ যোগেশ্বরা ক্রদাদ্যন্তেষামণীশ্বর ইতি। সৌত্রগ্যাদ্যঃ কায়ব্যহং ক্রমের রমন্তে ক্রমন্তের ক্রমন্তর্তানীতি ॥ বি০ ৪২ ॥
- 8২। আবিশ্ব টীকালুবাদ ? বিক্লবিত: বিহলতা ব্যঞ্জক বাক্য শ্রুত্বা নিজ মনোবাসনা পূরণ করে শুনে, এরপ অর্থ। প্রহুসা হাসতে হাসতে, হাসির ভাব এরপ, অহো ভাববতী তোমরা প্রতিদিনই মিলন সময়ে অপার বামাভাব প্রকাশ করে থাক। আমি ত একদিন আজই মাত্র ভাবগোপন করত কিঞ্জিৎ বামা করেছি, ভাও দাক্ষিণাগর্ভই (অন্তরে আমুক্লাই)। তার দ্বারাই এতখানি বিহলে হয়ে লজ্জার আদ্ধ করে ফেললে, আমাকে হাসালে। স্মৃতরাং তোমাদের প্রাভ্যহিক অবহিথা-সিন্ধু গণ্ডুষে পান করে নিয়ে আমিই জিতে গেলাম। ওহে স্ব্রিশেশবরম্কা গোপীগণ! জিতে গিয়েছি, স্মৃতরাং লক্ষাধৃতি প্রভৃতি প্রতিবন্ধক ধ্বংস হয়ে

# ৪৩। তাভিঃ সমেতাভিকদারচেটিতঃ প্রিয়েক্ষণোৎফুল্লমুখীভিরচু।তঃ। উদারহাস-দ্বিজ-কুন্দ-দীর্দ্রিতি-ব্যরোচীতণাঙ্ক ইবোড়ু ভির্বতঃ।

৪৩। **অন্থয়** ই উদারচেষ্টিত: উদারহাস-দ্বিজ-কুন্দ-দীধিতি: (উদার হাসে দ্বিজকুন্দানাং দীধিতি: যস্য সং ) আচ্যুত: প্রিয়েক্ষণোৎফুল্লমুখীভি: (প্রিয়স্য ঈক্ষণেন উৎফুল্লানি মুখানি যাসাং তাভি: ) সমেতাভি: (মিলিতাভি: তাভি: (গোপীভি: বৃতসূন্) উডুভি: (তারকাভি:) বৃতঃ এনাক্ষ: (চন্দ্র:) ইব ব্যরোচত (শুণ্ডভে)।

৪৩। মূলালুবাদ থ (তাভিঃ ইত্যাদি চারটি শ্লোকে রমণরীতি বর্ণন করতে গিয়ে কৃষ্ই যে প্রযোজক কর্তা, তা দেখাবার জন্ম প্রেমসঙ্গমে কৃষ্ণের যে শোভা হয়েছিল তা বর্ণিত হচ্ছে—) গোপীদের রতিস্থপ্রদা, চ্যুতিরহিত-রমণনিষ্ঠ, উদার হাসিতে প্রকাশিত কুন্দুগুল আভায় শোভমান কৃষ্ণ তারকাখচিত পূর্ণ চল্লের আয় শোভা পেতে লাগলেন— প্রিয়দর্শনে উৎফুল্লমূখী, সম্যকভাবে মিলিতা গোপস্কুন্দরীদের দ্বারা পরিবৃত্ত হয়ে।

याखंशाय निरक्षताष्टे এरम आभात कर्छ यर्गमिनमानात मरा यूल भराष् निक अधतस्था भान कहा छ, বহুকাল ধরে জাত মহাতৃষ্ণায় আকুল হয়ে আছি, এইরূপে কোতুক করবার পর সদ্মং— এই মঙ্গলময় অনুষ্ঠান অনুরূপ স্লেহের সহিত (বিহার করতে আরম্ভ করলেন) আত্মারামোইপি— আত্মারম হয়েও অরীরমণ— সেই গোপস্ত্রীগণের সহিত বিহার করতে লাগলেন। অহো গোপস্ত্রীগণের কি অদ্তুত প্রেম। ''আত্মারামা\*চমুনয় ইত্যাদি'' অর্থাৎ ''প্রীহরির এইরূপ অদ্তুত গুণ যে আত্মারাম-মূণিগণও তাঁকে ভক্তি করে থাকে।'' এই শ্লোকে যেমন জীহরির গুণের মহিমা বলা হয়েছে, সেইরূপ এখানে গোপীপ্রেমের মহিমা বলা হয়েছে। গোপীগুণ ক্ষের স্বরূপভূতা হলাদিনী শক্তি-বৃত্তি হওয়া হেতু তাঁরা কুষ্ণের আত্মাও বটে, কাজেই আত্মতূত তাঁদের সহিত বিহার সম্ভব হচ্ছে, যদিও ''সঙ্কর্ষণও আমার তেমন প্রিয় নয়, লক্ষ্মাও আমার তেমন প্রিয় নয়, আত্মাও আমার তেমন প্রিয় নয়, যেমন প্রিয় হে উদ্ধব ভক্ত তুমি।' আরও 'আমার ভক্ত সাধুগণ বিনা আমি আত্মাকেও আশা করি না।" ইত্যাদি শ্রীভগবং-উক্তি থেকেই বুঝা যায় তাঁর নিজ আত্মা থেকেও ভক্তগণের আনন্দ্রপ্রদান-গুণের যে আধিক্য আছে, তা কৃষ্ণের জানা, তাই এই গ্রেপীরা সর্বভক্তশিরোমণি হওয়া হেতু আত্মারাম কুঞ্বেও আনন্দাধিকোর প্রয়োজনেই গোপীদের সহিত বিহার, এরূপ বুঝকে হবে। যোগেম্বরেম্বরঃ পূর্বপক্ষ ''শতকোটি প্রমূদ। দারা আকুলিভ'' ইত্যাদি ক্রেমদীপিকাদি আগম অনুসারে শতকোটি সংখ্যক সেই গোপীদের সহিত একএই একদিনই ্রিকল কুষ্ণের রম্ণ সম্প্রহেবে কি করে ? এরই উত্তরে যোগেশ্বরেশ্বর— সোভরী প্রভৃতি যোগিগণ যোগেশ্বর। রুজাদি এদের ঈশ্বর। সৌভরী প্রভৃতি ( বহু পৃথক পৃথক দেহ ) কায়ব্যুহ করেই রমণ করেন, অতর্কলীল কৃষ্ণ কিন্তু তা বিনাই করেন। শ্রীমন্তাগবতে দ্বারকা লীলায় যা দর্শন করে

জ্ঞীনারদের বিশ্বয় হয়েছিল ''অহো কি আশ্চর্য কৃষ্ণ এক বাপুতেই সহস্র মহিষীর ঘরে ঘরে লীলা করছেন।'' বি ৪২॥

৪৩। এজীব বৈ তো টিকা ঃ রমণপ্রকারমেব তাভিরিত্যাদিভিশ্তভূভির্বর্ণয়ন্ তৎপ্রযোজককত্ তাঞ্চ দর্শয়াদৌ তাভিঃ সহ প্রেমগঙ্গমেন তস্থাপি শোভাবিশেষং সদৃষ্টান্তমাহ—তাভিরিতি। সমেতাভিঃ স্বয়মেব প্রীক্ষেন কর্মা সমাগতাভিঃ, অরীরমিদিত্যুক্তেঃ; ততস্তাভিস্তাদৃশীভির্বতঃ পরিতো বেষ্টিতঃ সন্ ব্যরোচত বিশেষণা-শোভত। তত্তাপাচ্যুতঃ সর্বাভিঃ প্রত্যেকমিপি সঙ্গমে চ্যুতিরহিতঃ সন্, অতএব উদারচেষ্টিতঃ—উদারাণি রসবিশেষোদীপনবিচিত্রবৈদয়্যাদিময়্বেন সর্ব্বোৎকৃষ্টানি পরমস্ব্যপ্রদানি বা চেষ্টিতানি স্পর্শনপূপাদ্যপ্রন-কটাক্ষাদিরপাণি যস্ত সঃ. অতএব প্রিয়্মস্থ বীক্ষণং স্বকর্ত্বকং তৎকর্ত্বকং বা জ্রেয়ম্। উৎফুর-শঙ্গেন মৃথস্থ কমলস্বং ব্যঞ্জিতং, তদীক্ষণে তদন্তঃকরণতমোহপগ্রমেন তদীয়দিবসতাপ্রাপ্তেরিতি ভাবঃ। এবং তাসাং রসবিশেষ উক্তঃ। তম্মাপি তমাহ—উদারো হাসো হয়া সা, বিজকৃন্দদীধিতির্বস্তেতি শ্রীমদন্তানাং প্রকাশেন হাসস্থাধিকশোভোক্তা; স্বতঃ প্রমকাদ্যপ্রাপ্তানিত্যশোভান্ময়্মস্থাপি তাভিঃ শোভাবিশেষং দৃষ্টান্তেন সাধয়তি—এণাঙ্ক ইতি। চক্রন্য পূর্ণত্ব এণাঙ্কস্বৈনাণাকারত্বেনোপলভাদেণাঙ্কঃ পূর্ণচন্তক্রারাভিঃ সর্বতো বিরাজমানাভিঃ সতীভির্বতঃ সন্ যথা বিরোচতে তর্বদিতি। এবং তাভিঃ সহ তস্যান্তোহন্তং শোভনস্বংপ্রেষ্ঠত্বং নিত্যসাহিত্যং, তাসাং তত্তম্বীত্বং চ স্বচিতম্ ॥ জী ৪৩ ॥

৪০। খ্রাজীব বৈ<sup>0</sup> (ত।<sup>0</sup> টীকাবুবাদ ঃ 'তাভিঃ' ইত্যাদি চারটি শ্লোকে রমণরীতি বর্ণন করতে গিয়ে উহার প্রযোজক কৃতৃ'ত্ব দেখাবার জন্ম প্রথমে ঐ গোপীদের সহিত প্রেমসঙ্গমে কুঞ্জের শোভাবিশেষ সদৃষ্ঠান্ত বলা হচ্ছে – তাভিরিতি। তা**ভিঃ সমেতাভিঃ**– প্রেরকরূপে স্বয়ং কৃষ্ণ কতৃ কই সমাগতা ( কৃষ্ণই বংশী ধ্বনি করে এনেছিলেন), পূর্ব শ্লোকে 'অরিরমং' পদ থাকা হেতু এরূপ অর্থই আসে। অতঃপর 'তাভিঃ' তাদৃশ গোপীগণে রুভঃ – পরিবৃত হয়ে বারোওত – বিশেষভাবে শোভিত হলেন এর মধ্যেও আবার 'অচ্যুত' পদ ব্যবহারে ঘোঝালেন গোপীসকলের প্রত্যেকের সঙ্গে চ্যুতিরহিত ভাবে সঙ্গমে রত হলেন, অতএব উদারতেটিতঃ--রসবিশেষের উদ্দীপক বিচিত্র বৈদগ্ধাদিময়রূপে সর্বোৎকৃষ্ট বা পরম স্থাপ্রদ লীলা, যথা— স্পর্শন, পুষ্পাদি অর্পণ, কটাক্ষাদি যাঁর, সেই কৃষ্ণ। অতএব প্রিয়েক্ষণ- কৃষ্ণ কর্তৃ ক গোপাঙ্গনাদের দর্শন বা গোপাঙ্গনাদের দ্বারা কৃষ্ণদর্শন। উৎফুল্ল – বিকসিত, এই শব্দের দ্বারা গোপীদের মুখ যে কমলম্বরূপ, তাই স্চিত হল কুঞ্বের ঈক্ষণে গোপীদের অন্তকরণের বাম্যাদি অন্ধকার অপগমে অর্থাৎ সূর্যম্বরূপ কৃষ্ণের কিরণপাতে গোপীদের নিত্যসিদ্ধভাবের প্রকাশ হওয়ায়, এরূপ ভাব। এইরূপে গোপীদের রসবিশেষ উক্ত হল। কৃষ্ণের রসবিশেষও বলা হচ্ছে— উদারহাস ইতি হাসির উদারতা যাতে প্রকাশিত হয়, সেই দন্তকুন্দত্যতি যাঁর সেই কৃষ্ণ— এইরূপে শ্রীকৃষ্ণের দন্তের বহিপ্র'কাশে হাসির শোভাতিরিক্ত উক্ত হল। স্বতঃ পরমকাষ্ঠা-প্রাপ্ত নিত্যশোভা-ময় কৃষ্ণেরও গোপরমণী পরিবেষ্টিত হয়ে যে বিশেষ শোভার উদ্ভব হয়, তা দৃষ্টান্তের দারা নিষ্পাদন করা হচ্ছে – এপাঙ্ক — [এণ + অখ্ন ] মৃগান্ধ, পূর্ণচন্দ্রই মৃগচিত্র ধারণ করে থাকে, তাই 'এণাঙ্ক'

### ৪৪। উপগীয়মান উদ্গায়ন্ বনিতাশতযুগ্রপঃ। মালাৎ নিজ্রাক্তমন্ত্তীৎ ব্যচনন্মগুয়ন্ বন্ধ্

- ৪৪। **অন্বয়** ঃ বনিতাশতয্থপ: (বনিতাশতয্থপালক: শ্রীকৃষ্ণ:) উদ্গায়ন্ (উচেচর্গানং কুর্বন্) উপগী-য়মানঃ (গোপীভিন্তুয়মানঃ) বৈজয়ন্তীং মালাং বিশ্রৎ (গলে বিভ্রাণঃ) বনং মণ্ডয়ন্ (অল.ক্ষুর্বন্) ব্যচরৎ।
- 88। মূলালুবাদ ঃ অসংখ্য কামিনীগণের পতি শ্রীকৃষ্ণ কখনও বা উচ্চস্বরে গান করতে করতে, কখনও বা ঐ কামিনীগণের দোহারকী রীতিতে গাওয়া গানে সন্মানিত হয়ে বৈজয়ন্তী মালা ধারণ পূর্বক বনরাজি আলো করে ঘূরে বেড়াতে লাগলেন।

শব্দে পূর্ণচন্দ্রই বুঝা যায়। আকাশের চতুর্দিকে তারা ফুটে উঠলে সেই তারায় পরিবেষ্টিত হয়ে পূর্ণচন্দ্র যেমন বারোচত — শোভা পায়, দেইরূপ কৃষ্ণ গোপীগণে পরিবেষ্টি হয়ে শোভা পেতে লাগলেন। এইরূপে 'তাভিঃ' গোপীগণের সহিত কুষ্ণের পরস্পার শোভনতা, প্রেষ্ঠতা ও নিত্যসঙ্গতি, এর থেকে গোপীদের তথীত্ব অর্থাং তাঁরা যে স্থন্দরী, তাই স্কৃতিত হচ্ছে। জী ৪৩ ॥

- ৪৩। **এিবিশ্ব টীকা ঃ** উদারং তাদাং রতিস্থপ্রদং ভাবভক্তানাং তচ্ছ্র-ণাছ্যৈ প্রেমপ্রদঞ্চ চেষ্টিতং লীলা বদ্য সঃ। অচ্যুতঃ যুগপদেব তৎপ্রত্যেকং রমণনিষ্ঠাচ্যুতিরহিতঃ উদারে স্থাদাং স্থপ্রদৈর্মহন্তির্গ হাদৈর্দ্ধিজানাং দন্তানাং কুন্দানামিব প্রকাশিতা দীধিতির্যদ্য সঃ॥ বি<sup>0</sup> ৪৩॥
- ৪৩। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ উদারচেটিডঃ— 'উদার' গোপীদের রভিস্থপ্রদ এবং ভাবভক্তগণের কীত নাদিতে প্রেমপ্রদ, 'চেষ্টিতঃ' লীলাময় (কৃষ্ণ)। অচ্যুতঃ—যুগপংই প্রভাক গোপিতে যে রমণনিষ্ঠা তা চ্যুভিরহিত। উদার হাস দ্বিজ— গোপীদের স্থপ্রদ বা মহান হাসিতে 'দ্বিজ' দন্তপংক্তি থেকে কৃন্দ-দীধিতিঃ— কৃন্দফুলের মতো শুভ্র আভা বের হচ্ছিল যাঁর দেই কৃষ্ণ বি ৪৩॥
- ৪৪। শ্রীজীব বৈ<sup>0</sup> তাে<sup>0</sup> টিকা ঃ ইখং শােভাবিশেষাদয়েন শ্রীর্ন্দাবনমপি শােভয়ন্ গীতেন পূ্লাদি-প্রদর্শনের চ ভাবম্কীপয়িতুং, রতিযােগ্যং ষ্ম্নাপুলিনং গন্তঞ্চ গমনক্রমেণ বলামেত্যাহ—উপগীয়মান ইতি। উদ্গায়ন্ ভাবােদিীপনং চল্রাদিকং হর্ষেণােচৈচগায়ন্ তাভিশ্চােপনীয়মান উপগায়নরীত্যা তৈরের গীতেরক্লিয়মানির্বাদানা শ্রেষেণ তবির সন্ধমিত্যবিদ্ধা তচিচবং জ্রেয়ম্; যথা শ্রীরসায়্তিসিদ্ধা (১০০০) 'অথিলরসায়্তমৃত্তিঃ প্রস্মরক্রিক্তরতারকাপালিঃ। কলিতভামাললিতাে রাধাপ্রেয়ান্ বিধুর্জয়তি॥' ইতি। ক্রিদেকব্যক্ষরপরিবর্তনাচচ; যথা—'যামিনীক্রতক্রি শুচিকান্তি,-শচন্দ্রকাবলিবিভা বিকচশ্রীঃ। যট্পালিকলিতিঃ কলগাঁতিঃ, প্রভা ভাতি কুম্লাকর এয়ঃ॥ যামিনীক্রতক্রি শুচিকান্তি,-শচন্দ্রকাবলিবিভা বিকচশ্রীঃ। সৎপালিকলিতিঃ কলগাঁতিঃ প্রভা ভাতি কুম্লাকর এয়ঃ॥' ইতি। যাল, তালীয়ন্বরতালাদিয়্তেন তলামির তত্রপগায়ন্ তয়া গীয়মানঃ, মনসি তদেকাবিষ্টতয়া বচসি তদেকক্রতঃ। যথাকঃ শ্রীবিঞ্পুরাণে—'ক্রফঃ শরচচন্দ্রমদং কৌম্দীং কুম্লাকরম্। জগৌ গোপীজনন্তেনকং ক্রফনাম পুনঃ পুনঃ॥' ইতি। তত্রার্থন্রমণি র্দ্নীয়মিতি—ক্রফণ্ট নাম চ ক্রফনাম, তদেবৈকং কেরলং জগাবিতি চ ব্যাথ্যয়ম্। 'বনিতা

জনিতাত্যর্থান্তরাগায়াঞ্চ যোষিতি' ইত্যমর:। তাসাং শতানি ষ্থানি পাতীতি তন্নায়ক ইত্যর্থ:। শ্লেষেণ তানি পিবতি 'পিবন্ত ইব চক্ষ্ত্যান্' ইত্যাদিবৎ, আসক্ত্যা সেবতে অধরামৃতপানাদিনা সাক্ষাৎ পিবতি বেতি তথা স:। তাসাং নিজনিজভাব-সাজাত্যান্ত্যারেণ বর্গশো ষ্থত্বন্ ; বৈজয়ন্তীং পঞ্চবর্ণপূপ্তাথিতাং, 'পঞ্চবর্ণা বৈজয়ন্তী' ইতি বিদ্যায় বিভাগি 'বলয়ানাং নৃপ্রাণান্' (প্রীভা ১০৩৩)৫) ইতি বক্ষ্যমাণাদ্যান্তপি ভূষণানি বিভান্তে, তথাপি তাং বিভাগিত বনবিহারযোগ্যান্ত্রপ্রেনাক্তন্, স চ তাভিরেবাশু নিশ্মায় সমর্পিতা, তদ্বনদেব্যা বৃন্দব্যৈব বা, তদর্থং তত্র তত্র ক্ঞাদে স্থাপিতেতি জ্ঞেয়ন্ ; ব্যচরৎ পরিবল্লাম ॥ জী০ ৪৪ ॥

১৯৯০ **প্রাজীব বৈ<sup>০</sup> (তা<sup>০</sup> টীকালুবাদ<b>্ব এইরূপ শোভাবিশেষ উদয়ে শ্রী**রুন্দাবনকেও শোভায় উজ্জ্বল করে উঠাবার পর গীতের ছারাও পুস্মাদি দেখিয়ে গোপীদের ভাব উদ্দীপ্ত করে করে উঠাবার জন্ম ও রতিযোগ্য যমুনাপুলিনে যাওয়ার জন্ম-সেই পথ ধরে ধরে বিচরণ করতে লাগলেন কৃষ্ণ। এই আশয়ে বলা হচ্ছে - উপগীয়মান ইতি। উদ্গায়ন্ — প্রথমে কৃষ্ণ গাইলেন— ভাব-উদ্দীপক চন্দ্রাদি সম্বন্ধে গান 'উৎ' উচ্চ কণ্ঠে গাইলেন। উপগীয়মাল যুগ্রপঃ— গোপীগণ কর্তৃক গীতকীর্তি যুথপতি কৃষ্ণের পিছে পিছে গোপীগণ দোহারকী রীতিতে একই গান অনুকরণ করে করে গাইতে লাগলেন; কিন্তু গানটি দ্যর্থ বোধক হওয়ায় এদের গানের অর্থ চন্দ্রাদি পর না হয়ে কৃষ্ণ পর হল তাঁদের মনের ভাবানুসারে। গান্টি এরূপ 'অথিল রসামৃত মূতিঃ'' ইত্যাদি — জ্রীরসামৃতসিন্ধু। কৃষ্ণকণ্ঠে চন্দ্রপক্ষে গাওয়া এই গানের অর্থ এরূপ যথা— ''যার ছটার পরিধি (মণ্ডল) অথণ্ড আম্বাদযুক্ত অমৃতময় এবং প্রসরণ্শীল কান্তিতে তারাগণকে আরত করে রেখেছে, যিনি রাত্রিগত বিলাস স্বীকার করত রাত্রিবিলাসি হয়েছেন এবং (রাধা) অনুরাধা নামক তারার অধিক প্রিয় সেই চন্দ্র সর্বোকর্ষের সহিত বিরাজমান হউন।" একই গান গোপীদের কণ্ঠে কৃষণপক্ষে এরূপ অর্থ, যথা-- "যিনি অথিল রসের আশ্রয় অমৃতমূর্তি, প্রসরণশীল কান্তিতে তারকা ও পালি নামক গোপী দ্বয়কে বশীকৃতা করেছেন এবং যিনি শ্রামা ও ললিতাকে আত্মসাৎ করেছেন, শ্রীরাধার প্রীতিকারক সেই শ্রীকৃষ্ণচন্দ্র জয়যুক্ত হউন।'' কখনও কৃষ্ণ কণ্ঠের অক্ত কোনও গানের এক তুই অক্ষর পরিবত'ন করেও গোপীরা গাইলেন, যথা—কুঞ্জের গান— ''যানিনী কৃতক্চি ··· ষট্পদালিকলিতৈঃ ইত্যাদি'' অর্থাৎ ''ওগো দেখ দেখ, এই সরোবর রাত্রি-কালীন চক্রের জ্যোৎসায় শান্ত ও ফছতায় উদ্তাসিত হয়ে ভ্রমরের কলগুঞ্জনে অতিশয়শোভা পাচ্ছে।" গোপীরা এই গান কৃষ্ণপক্ষে গাইতে গিয়ে এর পদ এই ভাবে বদলে নিলেন, যথা— 'যামিনী-কৃত্রুচিঃ' স্থানে করলেন 'কামিনীকৃত রুচি' আর 'ষ্টপদালিকলিতৈঃ' স্থানে করলেন 'সংপদালি-কলিতৈঃ'। গোপীদের গানের অর্থ—''কামিনীকৃত রুচি, নির্মলকান্তি, ময়ূরপুচ্ছে শোভিত, পৃথিবীর আনন্দদায়ক কৃষ্ণ স্থ্নরপদ্যুক্ত মধুর গান গাইতে গাইতে অতিশয় শোভা ধারণ করলেন। অথবা,

উপগীয়মাল যুপ্রপতিঃ— কৃষ্ণকণ্ঠের স্বরতালাদি কণ্ঠে তুলে নিয়ে গোপীগণ একমাত্র কৃষ্ণনামই গাইতে লাগলেন--- মনে মনে একমাত্র কৃষ্ণাবিষ্ট হওয়া হেতু গোপীগণের বাক্যে একমাত্র তারই ক্ষুর্তি হল। শ্রীবিষ্ণুপুরাণে উক্ত হয়েছে— 'শ্রীকৃষ্ণ শরতের চন্দ্র, জ্যোৎসা ও জলাশয় বিষয়ে গান করে-ছিলেন, আর গোপীগণ এক কৃষ্ণনামই পুনঃ পুনঃ গেয়েছিলেন।" এখানে ছ-প্রকার অর্থ হয়, ছই-ই রসনীয় অর্থাৎ আস্বাদন যোগ্য। — কৃষ্ণের গুণলীলাদি এবং কৃষ্ণের নাম, কখনও কৃষ্ণের গুণলীলাদি কখনও কৃষ্ণ নাম একং - কেবল গাইতে লাগলেন, ব্যাখ্যা এরূপই হওয়া সমীচীন। ববিতাশত্য্থপঃ — 'বনিতা' পতির অতন্ত্য অনুরাগ-বর্ধিণী ব্রী--- অমরকোষ। এই বনিতাদের শত্যুথ 'পঃ' পালন করেন অর্থাৎ তাঁদের নায়ক। অর্থান্তরে 'পঃ' এই বনিতাদিগকে নয়ন দারে পান করেন, আসক্তির সহিত সেবা করেন, বা তাঁদের অধরামৃত পানাদি হেতু তাঁদেরই সাক্ষাৎ পান করেন, বলা যায়— এই শব্দটি কুঞ্জের বিশেষণ। গোপীদের নিজ নিজ ভাব-সাজাত্য অনুসারে এক একটি দলকে 'যুথ' বলা হয়। 'মালাং নৈজয়ন্তীং' পঞ্চবর্ণে গ্রপিত মালা। যদিও ''ক্ষের বলয় নূপুরাদির শব্দ'' — (ভা<sup>0</sup> ১০।৩৩।৫) ইত্যাদি পরবর্তী শ্লোকবাক্যে জানা যায়, তাহলেও এই রাসলীল। কালে ক্ষের সঙ্গে অক্সান্ত ভূষণও ছিল, তবে যে এখানে শুধু 'বৈজয়ন্তী মাল।' ধারণের কথা বলা হল, তার কারণ ইহাই বনবিহার যোগ্য আভরণ, তাও আবার ইহা সদ্য গোপীদের দ্বার। গ্রন্থিত ও সমর্পিত, বা সেই বনের বৃন্দাদেবীর দ্বারা গ্রন্থিত ও সমর্পিত। এই সব সেবাসম্ভার বনের স্থানে স্থানিতে সাজিয়ে রাখা হয়েছে, এরূপ বুঝতে হবে। ব্যচর ে চতুর্দিকে ঘুরে বেড়াতে লাগলেন। জী ৪৪॥

- 88। 88। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ তাভিরূপ আধিক্যেন গীয়মানঃ রাগন্বরতালাজৈঃ। তত্র তালত্রয়েণ গীতং ষথা—
  "বদনং মধুরিমদদনং চলনং দলনং করীক্রকীর্ত্তীনাম্। হসিতং স্থাকাভিলষিতং তব সবয়ঃ পাতৃমামনিশ"মিতি।
  স্বয়ঞ্চ বনিতানাং শত্র্থানি পান্তি যান্তা ম্থ্যতমাঃ শ্রীরাধাচক্রাবল্যাভান্তদন্তগানরীত্যা তেনৈব গীতেন প্রত্যেকম্দ্গায়ন্। কচিদেকস্বরপরিস্ত্রেন পরস্পরগানং উদ্গীতং হথা "ত্বদনং সদনং মধুরিয়াং তত্র হন্ত দৃগন্তবিলাসাঃ।
  তেষসমাং স্থযমাম্পজগারুঃ স্থানরি, কামকলাঃ সকলান্তা" ইতি। "কান্তে ত্বদান্তোমন্মুগচ্ছলাদ্ র্শাত্রব ধত্তে।
  জনোপহাসা সহ নোহথবা কিং দিজোহিপি মৃটে। গরলং জঘাসে"তি। অত্র স্থানরীত্যার স্থানরেতি কান্তে ইত্যাত্র
  কান্ত ইতি প্রযুঞ্জানঃ প্রেরসীজনোহন্ত্রগায়তি শ্বেতি রীতিঃ। বৈজয়ন্তীং পঞ্চবর্ণপূষ্পগ্রথিতাং পঞ্চবর্ণা বৈজয়ন্তীতি
  বচনাৎ॥ বি০ ৪৪:
- 88। **এবিশ্ব টিকালুবাদ ঃ উপগীয়মান** প্রীরাধাচন্দ্রাবলী প্রভৃতি গোপীগণ 'উপ' মধিকভাবে মর্থাৎ রাগস্বরতালাদিতে মধুর মধুর তিন তালের গান গাইতে লাগলেন, যথা— ''তোমার মাধুর্থের বসতিনগরী প্রীমৃথকমল, হস্তিশ্রেষ্ঠের কীতি চূর্ণকারী চলন এবং স্থলরীদের

### ৪৫। **নদ্যাঃ পু**লিনমাবিশ্য গোপীতি ইমবালুকম্া জুফ**ং** ভত্তরলানন্দিকুমুদামোদবায়ুনা॥

৪৫। **অয়শ্ব** ঃ তরলানন্দিক্ম্দামোদবায়্না (তদ্যাঃ নভাঃ তরক্ত্য: শৈত্য-মান্দ্যাভ্যাং আনন্দদায়কঃ তথা ক্ম্দানাং স্থান্ধঃ যত্র তাদ্শো যে। বায়ু তেন ) জুষ্টং (সেবিতং) হিমবালুকং (শীতল বালুকাময়ং) নভাঃ (২ম্নায়াঃ পুলিনং আবিভা রময়াঞ্চকার)।

৪৫। মুলাবুবাদ ? অনন্তর তরঙ্গ-স্পর্শে শীতল, মন্দ মন্দ প্রবাহে আনন্দদায়ক, প্রফুল্ল কমলের গল্ধে স্থগন্ধী বায়ুতে সেবিত ও কর্প্রের মতো গুল বালুকাময় যমুনাপুলিনে গোপীদের সহিত প্রবেশ করত তাঁদিকে রমণে প্রবৃত্ত করালেন।

অভিলষিত স্থিয় হাসি আমাকে নিরন্তর পালন করক।'' বনিতা-শত্যুথ পালন করেন যাঁরা সেই মুখ্যতমা জ্রীরাধাচন্দ্রবিল্যাদির গাওয়া গানের রীতিতে কৃষ্ণ নিজেও উচ্চন্থরে গাইলেন। কখনও একম্বর পরিবর্তন করে পরস্পার উচ্চন্থরে গাইলেন। কৃষ্ণ গাইলেন, ''হে স্ফুর্নির! গোমাদের বদন মাধুরির বসভিস্থল, তথাকার ঐ কটাক্ষরিলাস, অহে। কামকলা সকল, তাতে আবার স্থমার উচ্ছলন।'' গোপীগণ গাইলেন--- 'হে কান্ত! তোমার মুখ্চন্দ্রে উদ্ভাসিত মৃগচ্ছিত্তলে হুর্যশই ধারণ করে আছো, অথবা হে স্ফুন্নর দ্বিজ হয়েও মৃঢ়ের মতো তুমি গরল ভক্ষণ করেছ বুঝি।'' মালাং বৈজ্য়ন্ত্রীং--- পঞ্চবর্ণ পুষ্পে গ্রথিত মালা। বি ৪৪ ॥

৪৫। ব্রি.জীব বৈ<sup>0</sup> তো<sup>0</sup> টীকা ঃ ততঃ শ্রীষমুনাপুলিনে তাঃ প্রাপষ্য বৈদম্বী-বিশেষেণ রময়ামাদেত্যাহ—
নন্ধা ইতি যুগ্মকেন। হিমবালুক। —কর্পূরঃ, তদ্বলালুকা যত্র তৎ, শাকপার্থিবাদি; এবং পূর্ব্বত্র বন্মপি হৃন্দাবন্মেব।
তস্তা ন্থাস্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর ক্রেলিক্তর্যাক্তর্যাক্তর্যাক্তর বিল্বালিক্তর্যাক্তর বিল্বালিক্তর

৪৫। প্রাজীব বৈ তা তীকাবুবাদ ঃ অতঃপর গোপীদের যমুনাপুলিনে নিয়ে এসে বৈদ্ধী-বিশেষের সহিত তাঁদিকে রমণে প্রবৃত করালেন, এই আশারে বলা হচ্ছে, 'নতাঃ' ইত্যাদি তৃটি শ্লোকে। হিমবালুকম্ পুলিনম,—কর্প্রের মত শুত্র বালুকাময় পুলিনে। পূর্বের (৪৭) শ্লোক বৃন্দাবনকে লক্ষ্য করেই 'বন' শব্দের প্রয়োগ হয়েছে, নদ্যাঃ— সেই বৃন্দাবনের নদী যমুনার পুলিনে প্রবেশ করে তত্তরলানান্দি— 'তং' সেই যমুনার তরলৈঃ— তরঙ্গের সঙ্গে আনক্ষী স্থাবিহারী কুমুদামোদবায়ুনা— কমলের স্থান্ধযুক্ত বায়্ছারা (সেবিত পুলিনে)। স্কতরাং রাজেও কমলের বিকাশ অসম্ভব হলেও শরতে যেমন মল্লিকার বিকাশ হয়, তেমনই হয়েছে, লীলা শক্তির প্রভাবে। কুষ্ণের তাদৃশ লীলারসময় প্রভাবে 'আনন্দী' স্থাবিহারীও হয়েছে। জুষ্টম,— পুলিনকে সেবা করছে, এই পদের ধ্বনিতে বায়ু যে মন্দ মন্দ প্রবাহ্মান, স্থান্ধী,

#### ৪৬। বাহুপ্রসার-পরিরম্ভ-করালকোরুবাবা-স্করালভ্র-বর্দ্ম-রখাগ্রপাথিওঃ। ক্ষেন্ত্যাবলোক-হসিথিতর জন্মন্দরীণামুভম্ভয়রর, রতিপতিৎ রময়াঞ্চকার॥

৪৬। **অন্বয়** ঃ বাছপ্রদার-পরিরম্ভ-করালকোরুনীবীস্তনালভনং (স্পর্শক) নর্ম নথাগ্রপাতক্ষতিঃ (তথা) ক্ষেত্রল্যাবলোকহৃদিতেঃ (ক্রীড়য়া অবলোকেঃ হৃদিতৈক) ব্রজস্থন্দরীণাং (গোপীনাং) রতিপতিং (কামং) উত্তমন্ (উদ্দীপয়ন্) রময়াঞ্চকার।

৪৬। মূলাবুবাদ ? গোপীদের বক্ষে ন্যন্ত বাহুর বিস্তার, আলিঙ্গন, করপ্রহণ, উরু-কটিবস্ত্রপ্রিছ-স্তনদেশ স্পর্শনরূপ পরিহাস ও ন্থাপ্রপাত, চাটুবাক্যরূপ খেলা, কটাক্ষপাত ও হাসিতে ব্রজস্করীদের কাম উদ্দীপ্ত করে উঠিয়ে তাঁদিকে রমণে প্রবৃত্ত করালেন কৃষ্ণ।

শীতলতা গুণে শ্রেষ্ঠ, তাই পাওয়া যাচ্ছে। পাঠ 'আনন্দি' স্থানে কোথাও আনন্দ এবং 'জুইম্' স্থানে 'রেমে' দেখা যায়। জী ৪৫॥

- ৪৫। **এবিশ্ব টীকা ঃ** তস্তা নভাস্তরলৈন্তরপৈরানন্দীতি শৈত্যমান্দ্যাভ্যামানন্দ্যায়কণ্চ রাত্রাবপি প্রফুলানাং কমলানামামোদো যতঃ সচ তেন বায়ুনা রেমে। "জুষ্ট"মিতি পাঠে রমন্নাঞ্চকারেত্যুত্রেণাদ্বয়ঃ। "কুমুদামো-দেতি তরলানন্দেতি" চ কচিৎ পাঠঃ। বি<sup>0</sup> ৪৫।।
- ৪৫। খ্রীবিশ্ব টীকালুবাদ ঃ তত্তরালন্দি— 'তং' সেই নদীর 'তর' তরঙ্গের দারা আনন্দী— শীতল ও মন্দ মন্দ প্রবাহমান হওয়া হেতু আনন্দদায়ক এবং কমলামোদ— রাত্তেও প্রফুল্ল কমলের গন্ধবাহী বায়ু, সেই বায়ুতে 'রেমে' বিহার করতে লাগলেন। পাঠ কোথাও 'রেমে' কোথাও 'জুইং' 'জুইং' পাঠে, এর সহিত অবয় করতে হবে পরবর্তী শ্লোকের 'রময়াঞ্চকার' পদের— অর্থ হবে, সেই বায়ু-সেবিত যমুনাপুলিনে গোপীদের সহিত প্রবেশ করে তাঁদিকে রমণে প্রবৃত্ত করালেন। পাঠ কোথাও 'কুমুদামোদ' কোথাও 'তরলানন্দ'। বি৪৫॥
- ৪৬। **এজীব বৈ** তা টীকা ঃ সহজলজ্জাদিনাচ্ছাত্মন্মিপ রতেঃ কান্তোচিতপ্রীতিলক্ষণায়াঃ পতিং তর্চিত মহাভাবাহরপরমপ্রেমাণং বা বাহুপ্রদারাদিভিক্তরস্তয়ন্ ইতি তস্ত রত্যানজ্জিবিদ্ধী চ পরমা দর্শিতা। তত্র বাহুপ্রদারঃ পরিরস্তারস্তঃ; যদা, বাহুপ্রদারেশ পরিরস্তঃ গাঢ়ালিক্সন্মিত্যুর্থঃ। ক্ষেন্লিঃ প্রস্তোভনাদিরপা, ব্রজ্ঞ্জনরীণামিতি তদ্যোগ্যং সৌন্দর্য্যমত্র বিবক্ষিতম্; তেন চ—'যত্রাকৃতিস্তত্র গুণা বসন্তি' ইতি স্তায়াত্রাদৃশং বৈদ্ধামপ্যু-পলক্ষ্যতে, রমণ্ধ নিজমোহনতাশক্তিবিশেষেণাসোহস্তমলক্ষিতং, জ্রেম্ ॥ জী০ ৪৬ ॥
- ৪৬। প্রীজীব বৈ<sup>0</sup> (তা<sup>0</sup> টীকাবুবাদ ; সহজ লজাদি দারা আচ্ছাদিত থাকলেও রতিপতিং— কান্তোচিত প্রীতিলক্ষণা রতির পতিং— তত্তিত মহাভাব নামক পতিকে বা তত্তিত পরমপ্রেমকে 'বাহুপ্রসার' প্রভৃতি দারা উত্তম্তমন্ উদ্দীপ্ত করে তুলে, এইরূপে ক্ষের রত্যাসক্তি ও বৈদ্ধী যে চরম কাষ্ঠা প্রাপ্ত, তাই দেখান হল। এখানে বাহুপ্রসারঃ— আলিঙ্গন

T - Linguist and the states

#### ৪৭। এবং ভগবতং কৃষ্ণাল্লব্ধমানা মহাত্মনঃ। আত্মানং মেনিরে দ্বীণাং মানিন্যোইভাপ্রিকং ভূবি॥

- ৪৭। **অন্তয়** ঃ এবং মহাত্মনঃ ভগবতঃ (কৃষ্ণাৎ) লব্ধমানাঃ (লব্ধাদরাঃ গোপ্যঃ) মাণিন্তঃ (অভিমান-বত্যঃ সত্যঃ) আত্মানং ভূবি স্ত্রীণাং অভ্যধিকং প্রমপ্রেষ্ঠং মেনিরে।
- 89। মূলাবুবাদ ? (বিপ্রলম্ভ বিনা সম্ভোগ পুষ্টিলাভ করে না, এই ন্যায় অনুসারে রস্পুষ্টির জন্মই লীলাশক্তি দ্বারাই আবির্ভাবিত হয় বিপ্রলম্ভ ছল, এই আশয়ে—) নিখিল নায়কশ্রেষ্ঠ স্বয়ংরপ কৃষ্ণের থেকে আদর লাভ করে গোপীগণ নিজেদের পৃথিবীর যাবতীয় কামিনীগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠ মনে করে গর্বিতা হলেন।

আরম্ভ, অথবা বাহু বিস্তারের দ্বারা পরিরম্ভঃ— গাঢ় আলিঙ্গন। (ক্ষানিজঃ— চাটুবাক্য প্রয়োগাদি-রূপ খেলা। ব্রজস্মন্দরীণাম,— এই ব্রজের যোগ্য সৌন্দর্যই এখানে বক্তব্য। আরও এই বাক্যের দ্বারা এই ব্রজস্মন্দরীদের বৈদয়ীও উপলক্ষণে বলা হল,— "যেখানে সৌন্দর্য সেখানে গুণ অবস্থিত আছে" এই আয় বাক্য অনুসারে। গোপীসঙ্গে কুফের এই রমণও গোপীরা পরস্পর দেখতে পেলেন না, কুফের নিজ মোহনতা শক্তিবিশেষের প্রভাবে। জী ৪৬।।

- ৪৬। শ্রীবিশ্ব টীকা ঃ বাহপ্রদারস্তাদাং শ্ব-শ্ব-বন্ধণি স্বস্তিকীভূতানাং ভূজানাং প্রদারণং দচ পরিরম্ভণ্চ করাদীনামালভনং পর্শণ্চ নর্মাপরিহাদণ্চ নথাপ্রাপাতণ্চ তৈঃ ক্ষেত্রলা জীড়োক্ত্র্যা অবলোকৈণ্চ হসিতণ্চ রতিপতিং প্রেমাত্মকং কামং তাসাং শ্বস্ত চ উত্তম্ত্রন্ উদ্দীপরন্ তাবদ্ভিরেব স্বপ্রকাশ্যে প্রত্যেকং রময়াঞ্চকার। নত্ত্র,
  চ তাবত্যেব পুলিনে বহুগোপীজনসভ্যট্টে নিরাবরণত্বাৎ সৌরতভ্রাভভাবাচ্চ প্রত্যেকং তাভি শতকোটি প্রমদাভিঃ
  দহ সম্প্রয়োগলীলা ন সংগচ্ছতে ? সত্যং, ভগবমুর্ত্তেরিব বৃন্দাবনভূমেরপি বিভূত্বাৎ তিলমাত্রপ্রদেশস্তাপ্যতিক্ষারত্বং
  দাবরণবিবিধক্ষ্পবত্বং গন্ধমাল্যতামূলাদিদহিতবিচিত্রসৌরভপুপতন্ত্রবত্বঞ্চ ত্র্বিঘটনাপ্টীয়স্তা যোগমার্যরৈব প্রকাশিতং লীলান্তে
  পুনরাবৃত্তক্ষেতি স্থসন্থতিকমেবৈতৎ ॥ বি ০ ৪৬ ॥
- ৪৬। প্রাবিশ্ব টীকালুবাদ ? বাহুপ্রসার— সেই গোপীদেয় নিজবক্ষে স্বস্তিকাকারে স্থাপিত বাহুবৃগলের বিস্তার করণ ও আলিঙ্গন। করালক ইত্যাদি— কর-চুল ইত্যাদির স্পর্শ, পরিহাস, নথের আঁচড়— এইসব ক্ষেন্লা— থেলা। অতঃপর দৃষ্টিপাত ও হাসিদ্বারা হাতিপাতিং— প্রেমাত্মক কাম, গোপীদের ও নিজের উত্তম্ভয়ন,— উদ্দীপ্ত করে উঠিয়ে যত গোপী তত স্বপ্রকাশের সহিত প্রস্তোককেরমণ করালেন। পূর্বপক্ষ, আছো সমস্ত পুলিনে ও বহু গোপীজন-সংঘটে খোলামেলা জায়গায় সৌরতশ্যাদি ছাড়া সেই শতকাটি প্রমদার প্রত্যেকের সহিত সম্প্রয়োগ-লীলা কি করে সম্ভব হতে পারে ? এরই উত্তরে, এ প্রশ্ন সমীচীনই, তবে ভগবৎমূর্তির মৃতই বৃদ্দাবন-ভূমিরও বিভূতা থাকা হেতু তিলমাত্র প্রদেশের অতিক্ষারতা. পর্দাযুক্ত বিবিধ কুঞ্জ্বরূপতা ও গন্ধ-মাল্য-তান্থূলাদির সহিত বিচিত্র স্থান্ধযুক্ত-পূত্পশ্যা স্বরূপতা ত্র্ঘিঘটনাপটীয়সী যোগমায়া দারাই প্রকাশিত হয়, লীলান্তে পুন্রায় আরত হয়, এইরূপে সব কিছুর স্থান্সতি হয়ে থাকে। বি ৪৬।।

৪৭। শ্রীজীব বৈ তে তি চীকা ৪ অধুনা ন বিনা বিপ্রলম্ভেণ সম্ভোগঃ পৃষ্টিময়ুতে। ক্ষায়িতে হি বস্ত্রাদৌ ভ্রান্ রাগো বিবর্দ্ধতে ॥' ইতি ভরতন্তায়াৎ। প্রেমবিশেষোদ্রেকাদ্রে ক্রীড়াবিশেষ-বর্ণনার্থ বিপ্রলম্ভরপরনিশেষ বক্তু মারভতে—এবমিতি। মহাত্মনো দিব্যাতিদিব্য-সর্ব্ধনায়কর্দেভ্যঃ পরমাৎ। তত্র হেতুঃ—ভগবতঃ পরঃ ভগবত ইত্যর্থঃ, ক্লগাৎ তথৈব প্রাসিনাভ্রমাদিত্যর্থঃ। এবং প্র্রেক্তি-তৎপ্রেমবশতাপ্রকারেণ লক্ষো মানঃ সন্মানঃ গোভাগ্যং যাভিস্তথাভূতা ভূষা মানিন্তো লক্ষ্পণর্যমানাঃ সত্যো ভূবি অন্তরে চাত্র চ ষাঃ স্ত্রিয়ন্তার্যাং। স্বর্বাসাং মধ্যে প্রত্যেকমাত্মানমে াধিকং মেনিরে, তং প্রতি মানিন্তো বভূবুঃ, স্ত্রিয় প্রতি গর্মিতচিত্তা বভূবুরিত্যর্থঃ। তত্র মানঃ—দম্পত্যোর্ভাব একত্র সতোরপাত্মরক্তরাঃ। স্বাভীষ্টাল্লেষবীক্ষাদি-নিরোধী মান উচাতে॥ অহেরিব গতিঃ প্রেমণঃ স্বভাবক্টিলা ভবেৎ। অতো হেতোরহেতোশ্চ যুনোর্মান উদঞ্চতি॥' ইতি রসশান্ত্রান্মস্বারাৎ। গর্মশ্চান্ত্রভাবানাং তাদৃশ-নায়কালাভাৎ তত্রত্যানাং তল্লাভেহপি স্বসদৃশদ্যভাগ্য-লাভামননাৎ। যথোক্তম্—'সৌভাগ্যরপ্রকান্তা-শুলমর্বোত্মার্মীয়ঃ। ইষ্ট্রলাভাদিনা চান্তাহেলনং গর্ম ক্রম্যতে॥' ইতি । এবং 'সঞ্চারমন্তি যে ভাবং তে তু সঞ্চারিণো মতাঃ। উমজ্জন্তি নিমজ্জন্তি স্থায়িত্রস্থানিধাবিব॥'ইতি রসতন্ত্রাৎ। গর্ম্বোহিপি তাদৃশতংপ্রেমবিশেষস্ত স্থায়িনঃ সঞ্চারিভাবতা-ক্রময় এব জ্বেয়ঃ। অস্ত হি রসন্ত্রেবনের স্থিতিক্রৎকর্বন্দেতি॥ জ্বী০৪৭॥

89। খ্রীজীব বৈ তা টীকালুবাদ ঃ বিপ্রলম্ভ বিনা সম্ভোগের পুষ্টি হয় না, যেমন না-কি ক্যায়িত (হালকা রং এ আস্তর দেওয়া) বস্ত্রের উপরে রং লাগালে, তবেই উহা অত্যস্ত উজ্জ্বল হয়ে উঠে, নতুবা হয় না। — ভরত-স্থায় অনুসারে। শ্রীশুকের চিত্তে প্রেমবিশেষের উদ্রেক হেতু মতঃপর ক্রী ড়াবিশেষ বর্ণনের জন্ম বিপ্রলম্ভরূপ রসবিশেষ বলতে আরম্ভ করছেন— এবম্ ইতি। [মিলনে বা অমিলনে নায়ক-নায়িকার পরস্পার অভীষ্ট আলিঙ্গন-চুম্বনাদির অপ্রা-প্তিতে যে ভাবের উদয় হয়, তাকে বলে 'বিপ্রলম্ভ']। মহাত্মবঃ— দিব্যাতিদিব্য সর্বনায়কবৃন্দ থেকে শ্রেষ্ঠ। এর হেতু, ভগবতঃ— ম্বয়ং ভগবান্ কৃঞাৎ - এইরূপে প্রসিদ্ধ কৃষণ। এইরূপে পূর্বোক্ত সেই প্রেমবশতা প্রকারে লব্ধমানঃ— সম্মান বা সৌভাগ্য লাভ করে গোপীগণ প্রত্যেকে প্রণয়মানে অভিমানিণী হয়ে ভুবি— এই পুলিনে ও পৃথিবীর অন্তত্ত যত স্ত্রী আছে, তাদের সকলের মধ্যে নিজেদের শ্রেষ্ঠ মনে করতে লাগলেন। কৃষ্ণের প্রতি প্রণয়মানবতী হলেন, আর স্ত্রীগণের প্রতি গর্বিত চিত্তা হলেন। এখানে মান— ''শরস্পর অনুরক্ত, একত্র কিম্বা পৃথক্ অবস্থিত দম্পতির স্বাভিপ্রেত আলিঙ্গন ও দর্শনাদির প্রতিরোধক ভানকে 'মান' বলে। প্রেমের গতি সর্পগতি তুলা স্বভাবতঃ কুটিল, অত এব যংকিঞ্জিং কারণে, কিন্তা বিনা কারণেও যুবক যুবতীর মান উদিত হয়।" — উজ্জ্বলনীলমণি। গর্ব— পৃথিবীর মধ্যে যত খ্রীলোক আছে, তাঁরা কেউ এরপ নায়ক লাভ করতে পারে নি, আর এই পুলিনে যত স্ত্রীলোক আছে তারা কৃষ্ণকে লাভ করলেও আমার সমান দৌভাগ্য লাভ করতে পারে নি। গর্বের লক্ষণ— "দৌভাগ্য, রূপ, তারুণ্য, গুণ, সর্বোত্তম আশ্রয় ও ইষ্টলাভাদি হেতু যে অন্তোর অবজ্ঞা করা, তাকে গর্ব বলে।" সঞ্চারীভাব— ''যারা ভাবকে সঞ্চারিত করে, তারা সঞ্চারী নামে অভিহিত হয়, এরা স্থায়ীভাবরপ সাগরে

#### ৪৮। তাসাং তৎসৌভগমদং বীক্ষ্যমানঞ্চ কেশবং। প্রশমায় প্রসাদায় তাত্রবান্তরপ্রীয়ত।

# ইতি শ্রীমন্তাগাবতে মহাপুরাণে পারমহংস্যাং সংহিতায়াং বৈয়াসিক্যাং দশমন্ধন্ধে রাসক্রাড়াবর্ণবং বামৈকোত্রিংশোইধ্যায়ঃ

৪৮। **অন্তর্য় ঃ** কেশবঃ তাসাং তৎসোভগমদং (সোভাগ্যগর্বং) মানং চ বীক্ষ্য প্রশমায় (সোভাগ্যগর্বং থওনায়) প্রসাদায় (মানপ্রসাদনায়চ) তত্ত্র এব অন্তর্মধীয়ত (অন্তর্হিতোহভূৎ)।

৪৮। মূলালুবাদ । ( সকল গোপীর সঙ্গে একই সাধারণ ভাবে বিহার করা হেতু মুখ্যতমা গোপী রাধার মান হল, আর অন্য গোপীদের গর্ব হল, এইরূপে গোপীসকল ভিন্নভাবে অভিভূত হলে শ্রীকৃষ্ণ এ বিষয়ে যে সমাধান করলেন, ভাই বলা হচ্ছে— )

কেশব ব্রজস্থন্দরীদের সোভাগ্য-গর্ব দেখে তা দূর করার জন্য এবং মুখ্যতমা গোপী রাধার মান দেখে তাঁকে প্রসন্ন করার জন্য তাঁকে নিয়ে সেই পুলিনেই অন্তর্হিত হলেন।

উন্মজ্জিত ও নিমজ্জিত হয়ে থাকে। —রসতন্ত্রধৃতবচন। যেহেতু মান হল, স্থায়ীভাব প্রেমেরই গাঢ় অবস্থা (প্রেম-স্নেহ-মান)—আর গর্ব হল, তাদৃশ কৃষ্ণপ্রেমবিশেষ স্থায়ীভাব মানেরই সঞ্চারী ভাবরূপ-তরঙ্গ, তাই ইহা মান-স্বরূপই, এরূপ বুঝতে হবে। এই রসের এরূপই স্থিতি ও উৎকর্ষ জানতে হবে। জী ৪৭॥

- ৪৭। **এবিশ্ব টাকা** ঃ অধুনা "ন বিনা বিপ্রলম্ভেন সম্ভোগঃ পৃষ্টিমশ্বতে। ক্যায়িতে হি বস্তাদো ভূয়ান্ রাগোহভিবর্দ্ধত" ইতি ভরতক্যায়াপ্রসপৃষ্ট্যর্থং লীলাশকৈয়বাবিভাবিতম্। বিপ্রলম্ভব্যাজমাহ,—এবমিতি। মহাত্মন দিব্যা-তিদিব্যনায়কর্ন্দেভাঃ শ্রেষ্ঠাৎ ভগবতস্তত্তাপি কৃষ্ণাৎ স্বয়ংরূপাৎ লরমানাঃ প্রাপ্তাদরাঃ। প্রীকৃষ্ণরমণপ্রাপ্ত্যা ভূবি ভূতলম্খানামেব স্থাণাং মধ্যে আত্মানং প্রত্যেক্ষেব স্বং অভ্যধিকং মেনিরে। মানিক্যঃ প্রত্যেকং অহমেবাভিস্ত্তগেতি মাননামানিক্যঃ গর্মবিত্যঃ॥ বি<sup>০</sup>৪৭॥
- 89। প্রাবিশ্ব টীকাবুবাদ ঃ এখন বলবার কথা, বিপ্রালম্ভ বিনা সম্ভোগ পুষ্ট হয়ে উঠে না। কষায়িত বস্ত্রেই পুনরায় রাগ অতি উজ্জ্বল হয়ে উঠে, ভরতমুনির এই স্থায় অনুসারে রস-পুষ্টির জন্মই লীলাশক্তির দারা আবির্ভাবিত হয় বিপ্রালম্ভরপ ছল, এই আশায়ে, এবং ইতি। মহাত্মবাঃ— দিব্যাতিদিব্য নায়কবৃন্দ থেকে শ্রেষ্ঠ নায়ক ভগবতঃ— ভগবান্ থেকে, তার মধ্যেও কৃষ্ণাৎ— স্বয়ংরূপ রমণ কৃষ্ণ থেকে লার্মান আদর লাভ করে ভুবি— ভুতলস্থ সকল স্ত্রীর মধ্যে নিজেদের প্রত্যেকই মনে করা অধিক মনে করলেন, মানিবাঃ— আমিই অতি সৌভাগ্যবতী, এরপ প্রত্যেকেই মনে করা হেতু গর্ববতী হলেন। বি ৪৭।।
- ৪৮। শ্রীজীব বৈ তাে টীকা ঃ তাদাং তাদৃশীনাং, তদিতি তং, সৌভগমদং সৌভাগ্যহেতুকং গর্কম্। তথাচ বিশ্বঃ—'মদে৷ রেতদি কন্তর্ধ্যাং গর্ক্ষে হর্ষেভদানয়োঃ' ইতি। তং মানঞ্চ বীক্ষ্য বিশেষেণ দৃষ্ট্বা, তত্ত্ব গর্ক্ষ-

পক্ষে যুক্তান্তরাসাধ্যং মত্মা, মানপক্ষে কতৈরপান্থনয়াদিভিরসাধ্যং দৃষ্ট্বেত্যর্থঃ। গর্বাং প্রতিপ্রশায়, মানন্ত প্রতিপ্রসাদায় প্রসাদনায়, তত্রৈবান্তরধীয়ত অন্তরধাৎ। ধীঞ অনাদরে ইতি হি দৈবাদিকঃ। ন ত্ব্যাত্র গচ্ছন্ দৃষ্ট ইত্যর্থঃ। অত্র বক্ষামাণান্থসারেণ শ্রীরাধয়ৈর সহান্তর্ধানং জ্রেম্ তচ্চ তস্ত তদিচ্ছায়াং জাতায়াং যোগমায়য়য়র সম্পাদিতমিতি। যাসিপ সহেতুকস্রোধামানস্থৈব শান্তরে কচিয়ায়কোপেকাপেকাপেকাতে, 'হেতুজোহপি শমং মাতি যথা যোগং প্রকল্পিতঃ। সাম-ভেদ-ক্রিয়াদান-নত্যপেকা রদান্তরৈঃ॥' ইত্যুক্তেঃ। নিহের্তুকস্ত প্রণয়-মানস্ত তু বিনৈর প্রতীকারেণ যৎকিঞ্চিৎ প্রতীকারেণ বা, তথাপি তচ্ছান্ত্যর্থমেব সা প্রমানবিপাকয়েরারপি তয়োঃ শমনেচ্ছা চ স্বেচ্ছাময়লীলেচ্ছয়া যুগপদেব সর্বা এব প্রতি মহারসদানময়রাসেচ্ছয়া চ। তথা চায়ং বিপ্রসন্তঃ পরমপ্রেমার্থমেব যোক্ষ্যতীতি বক্ষ্যতে চ 'নাহন্ত স্বখ্যং' (প্রীভা ১০৩২।২০) ইত্যাদি। অন্তর্দ্ধানে মূলং কারণন্ত একয়ৈর তয়া সহ লীলায়া লালসৈর। তত্র কেশব ইতি—অংশবাে যে প্রকাশন্তে মম তে কেশ্বদ্ধিতাঃ। সর্বজ্ঞাঃ কেশবং তন্মায়ামাহর্ম্নিসভ্রম।।' ইতি ভারতীয়তন্বাক্যাৎ পরমদীপ্রিমানিত্যর্থঃ। ততশ্চ তদ্স্তির্বানে সর্বান্থ শোভান্থ বিগ্নমানাধপি তত্র সহসৈর শোভারাহিত্যং ব্যঞ্জিতমিতি। জী০ ৪৮।।

৪৮। প্রাজীব বৈ° তো° টীকাবুবাদ ঃ তাসাং— তাদৃশ গোপীদের ভৎ— 'ভং' সেই সৌত্তগমদং — সৌতাগ্য হেতুক গর্ব। [ বিশ্বকোষ— 'মদ' শব্দের অর্থ, রেতঃ, কস্তরী, গর্ব ও হর্জনিত বিকার] ত:মালঞ্চবীক্ষ্য – দেই গর্ব ও মানকে 'বীক্ষ্য' বিশেষভাবে দেখে, অর্থাৎ গর্বের শান্তি অন্তযুক্তির অসাধা. আর মানের শান্তি, শত অনুনয় বিন্য়াদি করা হলেও হবার নয়, এইরূপ বিচার করে প্রশমায়— গর্বের প্রশমনের অর্থাৎ শান্তির জন্ম ও প্রসাদায়— মানের প্রসন্নতা সম্পাদনের জন্ম অন্তর্রধীয়ত্ত— অন্তর্ধান করলেন তাত্ত্রিব— সেখানেই, অন্তত্ত্র যে চলে গেলেন, তা দেখা গেল না। এখানে পরের ৩০।২৮ শ্লোকের 'অনয়ারাধিতো' ইত্যাদি বক্তব্য অনুসারে জানা যায় রাধাকে সঙ্গে নিয়েই অন্তর্ধান করলেন। এও কৃষ্ণের সেরূপ ইচ্ছার উদ্গামে যোগমায়া দ্বারাই সম্পাদিত হল। যদিও সহেতুক ঈর্ঘা থেকে উদিত মানেরই শান্তির জন্য কখনও নায়কের উপেক্ষার অপেক্ষা দেখা যায়,— এ স্থন্ধে শাস্ত্র বাক্য 'সাম-ভেদ-দান-নতি-উপেকা ও অন্তরসের অবতারণায় সহেতৃক মান শাস্ত হয়।' কিন্তু নিহে তুক প্রণয়মান বিনা প্রতিকারেই বা যৎকিঞ্চিৎ প্রতিকারে শান্ত হয়— গোপীদের মান নিহে তুক হলেও কুফের অন্তর্ধানের কি প্রয়োজন হল ? এরই উত্তরে, তথাপি এই মান শান্তির জন্মই প্রয়োজন হল, পরস্পর গর্ব সম্বন্ধে তাঁদের মানের গাঢ়তা-প্রতিবন্ধক হেতু। অতএব গর্ব ও মান এই উভয়ভাব শান্তির জন্মই এই উপেক্ষা এবং গ্রব-মান প্রেমের পরিপাক অবস্তা হলেও এদের যে উপশ্মনেচ্ছা, তা নিষ্পাদিত হবে, সেচ্ছামর লীলা শক্তির ইচ্ছার এবং যুগপৎই সকলের প্রতি মহারাস দানের ইচ্ছার। তা হলেও পরম-প্রেমার্থ ই যে বিপ্রলম্ভ সংযোজিত হবে, তা শ্রীভা<sup>0</sup> ১০।৩২।২০ শ্লোকের 'যথাধনোইলব্ধনে' ইত্যাদি বাক্যে বলা হবে। বাস্তবিক পক্ষে তো একমাত্র শ্রীরাধার সহিত লীলার লালপাই অন্তর্ধানের মূল কারণ। (কশব— এখানে এই পদের অর্থ পরমদীপ্তিমান— ( শ্রীমহাভারতের বাক্যানুসারে ) যথা 'হে মুনিসত্তম আমার থেকে যে র মিনিচয় বিকীর্ণ হচ্ছে, তার নাম কেশ', সে জন্য

সর্বজ্ঞগণ আমাকে কেশব নামে ডাকে।' তাই সকল শোভাময় তাঁর অন্তর্ধবানে সে স্থান যে সহসাই শোভাবিহীন হয়ে পড়ল, তাই ব্যঞ্জিত হল এই 'কেশব' পদে। জী ৪৮ ॥

৪৮। ৪৮। জ্রীবিশ্ব টীকা ঃ ততণ্চ সর্বাস্থ তাস্থ ভগবতঃ সাধারণ্যেনৈব রমণাৎ যা সর্বমুখ্যতমা বৃষভান্তক্মারী দা দহদোদ্ভবদীর্য্যাকষায়ি হাক্ষী মানিনা বভূব। ততো নৃত্যা অত্যাঃ সৌভাগ্যগর্ববত্যো বভূবুরিত্যভূতে বৈমত্যেসতি ভগবতৈব যত্তত্ৰ সমাহিতং তদাহ,—তাসামিতি। তাশ্চ সা চেত্যেকশেষেণ তাসাং ব্ৰজস্থন্দরীণাং তস্থা ব্যভাম, কুমার্য্যাশ্চেত্যর্থঃ। ক্রমেণ তৎ তং সৌভগমদং মানঞ্চ বীক্ষ্য, স চাসৌভগমদশ্চ তমিতি সমাসো বা। "তং সৌভগমদ" মিতি বা পাঠঃ। প্রশমায়, তাদাং সৌভগমদং প্রশমিয়িতুং প্রদাদায় তাং মানবতীং প্রদাদয়িতুঞ্চ, কেশবঃ কো ব্ৰহ্মা ঈশন্চ তাৰপি বয়তে প্ৰশাস্তীতি তম্ম সোভগমন্প্ৰশমনে কঃ প্ৰশ্নাস ইতি ভাবঃ। কেশান্ বয়তে সংস্করো-তীতি কেশপ্রনাধনাদিনা তস্তাঃ প্রনাদনায়াং রদিকশেধরস্ত চাতুর্য্যমস্ত্যেবেতি ভাবঃ। অন্তরধীয়তেত্যার্যং অন্তর্মধাদি তার্থ:। ''ধীঞ অনাদরে'' ইতি দৈবাদিকস্থ বা রূপম্। অত্রাগ্রিমগ্রন্থটা শ্রীবৃষভান্থনন্দিনীং বলাদ্গৃহীবৈবেতি জ্ঞেয়ম্। তত্রৈব নত্বন্তর গচ্ছংস্তাভিদৃ ষ্টি ইতার্থঃ। তচ্চ তস্ত তদিচ্ছায়াং জাতায়াং যোগমায়ৈব সম্পাদিতম্ ॥ বি<sup>0</sup> ৪৮॥

ইতি সারার্থদর্শিক্তাং হর্ষিণ্যাং ভক্তচেত্রসাম্। উনত্রিংশোহপিদশমে সঙ্গতঃ সঙ্গতঃ সতাম্।

৪৮। প্রীবিশ্ব টীকারুবাদ ? অ চঃপর সকল গোপীর সঙ্গেই প্রীভগবানের রমণ সাধারণ ভাবের হওয়ার দরুণ যে সর্বপুত্মা সেই বৃষভাতু-কুমারী সহসা উদিত ঈর্ষায় মানিনী হলেন, নয়ন তাঁর আরক্ত হল। আর তাঁর থেকে ন্যুন অন্ত গোপীগণ দোভাগ্যগবে ফুলে উঠলেন— এইরূপে গোপীগণ ভিন্ন ভাবাভিভূত হলে একিঞ এবিষেয়ে যে সমাধান করলেন, তা বলা হচ্ছে, তাদাম্ ইতি। তাসাং— [ তা + দা ] দল্বদমাস বিশেষ, 'তা' ব্রজ্তুন্দরীদের ও 'সা' বৃষ্ভায়ুকুমারীর যথাক্রেমে 'তং' সেই সোভাগামদ ও মান। 'তং সাভগমদং' এরূপ পাঠও আছে। প্রশাষা প্রসাদায় — ব্রজস্মন্দরীদের গর্ব শাস্ত করার জন্ম এবং সেই মানবতী রাধাকে প্রসাদ দানের জন্ম। (কশব— 'কঃ' ব্রহ্মা, ঈশঃ এরা ছজন যার 'বয়তে' স্তুতি করে থাকেন, সেই কৃষ্ণের পক্ষে স্থুন্দরীদের সৌভাগা গর্ব প্রশামনে কি এমন প্রয়াসের প্রয়োজন, এরপ ভাব। এ নামের ধ্বনি, কেশগুচ্ছ 'বয়তে' শংস্কার করেন, কেশ প্রদাধনাদি দ্বারা রাধার পরিচর্যাতে রসিকশেখর কুঞ্জের চাতুর্য আছেই। অন্তর্ধায়তে — আর্থপ্রোগ অর্থাৎ 'অন্তর্দধাৎ' শ্রীবৃষভান্ত্র-ন্দিনীকে বলাৎকারে উঠিয়ে নিয়ে অন্তর্ধ ন করলেন, পরের শ্লোক দৃষ্টিতে এরূপ বুঝা যায়। অন্তত্ত চলে গেলেন না, সেখানেই রইলেন ব্রজস্থন্দরীদের চোখের অদৃষ্ট হয়ে। এও কুফেচ্ছা জাত হলে যোগমায়াই ইতি শ্রীরাধাচরণনূপুরে কৃষ্ণকৃষ্ণ বাদনেচ্ছু मस्योपिত कत्रलान । वि ८৮ ॥

॥ দীনমণিকৃত দশম-একোনজিংশ অধ্যায়ে বঙ্গান্তবাদ সমাপ্ত ॥

पांच तह कुक्छ आविष्ठी (द्वापत

ভিত্ৰ কৰিপাইৰ ব্যাপ

